
abril



FICHA TÉCNICA

AD ASTRA
REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA

Diretora
ANA PAULA AVELAR 
Universidade Aberta (UAb)

Editores
ANA PAULA AVELAR 
Universidade Aberta (UAb)

PEDRO FLOR 
Universidade Aberta (UAb)

Conselho Editorial

CÉLIA DIAS FERREIRA 
Universidade Aberta (UAb)

ISABEL HUET SILVA 
Universidade Aberta (UAb)

JOÃO SIMÃO 
Universidade Aberta (UAb)

MARIA DO ROSÁRIO LUPI BELO 
Universidade Aberta (UAb)

MARIA DO ROSÁRIO ROSA 
Universidade Aberta (UAb)

PEDRO FLOR 
Universidade Aberta (UAb)

PEDRO PESTANA 
Universidade Aberta (UAb)

Conselho Consultivo
BIAGIO D’ANGELO 
Universidade de Brasília (UnB)

DIONÍSIO VILA MAIOR 
Universidade Aberta (UAb)

FERNANDO COSTA 
Universidade Aberta (UAb)

JOÃO LUÍS CARDOSO 
Universidade Aberta (UAb)

KENNETH DAVID JACKSON 
Yale University

LUÍSA LEAL DE FARIA 
Universidade Católica Portuguesa

SANDRA CAEIRO 
Universidade Aberta (UAb)

SORAYA VARGAS CÔRTES 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul

TÂNIA FONSECA 
Kingston University

WALTER LEAL 
Hamburg University of Applied Sciences (HAW Hamburg)

Produção
Serviços de Produção Digital da Universidade Aberta

ISSN
3051-6773

DOI

AD ASTRA 2025 by Universidade Aberta is licensed under CC BY 4.0 https ://doi.org/10.34627/adastra.v1i1.348

https://orcid.org/0000-0003-0482-3832
https://orcid.org/0000-0003-0482-3832
https://orcid.org/0000-0002-1530-7465
https://orcid.org/0000-0002-7456-2538
https://orcid.org/0000-0002-6215-0448
https://orcid.org/0000-0002-7274-8160
https://orcid.org/0000-0002-9638-2773
https://orcid.org/0000-0001-9299-0897
https://orcid.org/0000-0002-1530-7465
https://orcid.org/0000-0002-3406-1077
https://orcid.org/0000-0002-1241-5225
https://orcid.org/0000-0002-9066-8375
https://orcid.org/0000-0003-2502-2364
https://orcid.org/0000-0002-6079-3554
https://orcid.org/0000-0002-7645-6712
https://orcid.org/0000-0003-2234-2266
https://span-port.yale.edu/people/kenneth-david-jackson
https://orcid.org/0000-0002-9072-797X
http://lattes.cnpq.br/3121637693007790
https://orcid.org/0000-0002-5425-0051
https://journals.uab.pt/index.php/ad-astra
https://journals.uab.pt/index.php/ad-astra
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


ÍNDICE

PALAVRAS PRÉVIAS 

EDITORIAL
DOSSIER TEMÁTICO - A EUROPA EM QUE ESTAMOS 

JOÃO VIEIRA BORGES
Europa: Desafios, Ameaças e Devir
Europe: Challenges, Threats and Future

LUÍSA LEAL DE FARIA
Desacertos culturais: idadismo, sexismo, localismo. Uma agenda 
cultural para a Europa no século XXI
Cultural lags: ageism, sexism, localism: A Cultural Agenda for 
Europe in the Twenty First Century
 
ANDRÉ MATOS E LUÍS MARTINS
Uma interpretação derrideana das dinâmicas de interação 
identitiária entre a União Europeia e a Turquia no quadro do 
processo de alargamento
A Derridean Interpretation of Identity Interaction Dynamics 
between the European Union and Turkey within the Framework of 
the Enlargement Process

JOÃO RELVÃO CAETANO 
Memória e Democracia: Reflexão sobre a política 
contemporânea
Memory and Democracy: Reflection on Contemporary politics

JORGE TRIGO
Entre a Memória e a Realidade: o “Mito Fundador”  
do Holocausto e a União Europeia do Século XXI
Between Memory and Reality: The Founding Myth of the 
Holocaust and the European Union in the 21st Century

MARGARIDA MARTINS
Descolonização: língua, poder e a consciencialização histórica
Decolonisation: language, power and historical consciousness

FERNANDO COSTA E JORGE BUESCU
A Matemática na sociedade europeia e a Sociedade Europeia 
de Matemática
Mathematics in the European Society and the European 
Mathematical Society

FÁTIMA ALVES E DIOGO GUEDES VIDAL
Interdependências das sociedades e da natureza nas inovações 
democráticas para a transição ecológica no contexto do New 
Green Deal - o caso do Projeto H2020 Phoenix
Interdependencies between societies and nature in democratic 
innovations for the ecological transition in the context of the New 
Green Deal - the case of the H2020 Phoenix Project

VARIA
MARIA DE JESUS PEREIRA
Emigração para o Brasil na segunda metade do século XIX na 
imprensa  diária portuense
Portuguese emigration to Brasil  through the daily press on the the 
fifth and sixth decades of the 19th century

ANDREIA GONÇALVES; ELIZABETE FERNANDES; SÓNIA 
RODRIGUES; TÂNIA CAIANO
Liberdade e rebeldia pela voz de Maria Teresa Horta
Freedom and Rebellion Through the Maria Teresa Horta’s



ISABEL HUET, DIOGO CASANOVA, GLÓRIA BASTOS
O Papel das Microcredenciais na Formação Contínua de 
Professores: uma análise do Projeto CRED4TEACH
The Role of Micro-Credentials in the Continuing Professional 
Development of Teachers: an analysis of the CRED4TEACH 
project

RECENSÕES
STEFFEN DIX
Uwe Wittstock (2024), Marseille 1940: Die grosse Flucht der 
Literatur, München: C.H.Beck

PEDRO PESTANA
The Future Soundscape: How Pierre Schaeffer’s Radical Ideas Still 
Need to Shape Music

TESTEMUNHO(S)
FERNANDO COSTA
Reminiscências sobre Rafael Sasportes (1960-2024)



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

38

Uma interpretação derrideana das dinâmicas  
de interação identitiária entre a União Europeia  
e a Turquia no quadro do processo de alargamento
A Derridean Interpretation of  Identity Interaction Dynamics 
between the European Union and Turkey within the 
Framework of  the Enlargement Process
André Matos e Luís Martins 

Resumo 
O presente artigo examina o processo de adesão da Turquia 
à União Europeia, com foco na problemática da identidade. 
Utilizando o quadro teórico do pensamento de Jacques Derrida, 
este estudo pretende analisar a recetividade europeia da 
identidade turca, nomeadamente através do conceito de 
différance e das noções de identidade, comunidade e democracia. 
Argumenta-se que as culturas não são intrinsecamente idênticas 
e que a hospitalidade ao “outro” constitui um elemento essencial 
para a configuração da própria identidade. Nesse contexto, 
o artigo explora as origens e as construções históricas da 
identidade europeia, bem como o conceito de europeização. 
Por fim, propõe uma desconstrução das dicotomias entre culturas 
“europeias” e “não-europeias”, sugerindo que o processo de 
integração turca desafia e redefine as fronteiras tradicionais de 
identidade da União Europeia.

Palavras-chave: Derrida; europeização; identidade; Turquia; 

União Europeia. 

Abstract 
This article examines Turkey’s accession process to the European 
Union, focusing on the issue of identity. Employing the theoretical 
framework of Jacques Derrida’s thought, this study aims to 
analyze Europe’s receptivity to Turkish identity, particularly 
through the concept of différance and the notions of identity, 
community, and democracy. It argues that cultures are not 
intrinsically identical to themselves, and that hospitality toward 
the “other” is essential to the configuration of one’s own identity. 
In this context, the article explores the origins and historical 
constructions of European identity, as well as the concept of 
Europeanization. Finally, it proposes a deconstruction of the 
dichotomies between “European” and “non-European” cultures, 
suggesting that the Turkish integration process challenges and 
redefines the traditional boundaries of European Union identity.

Keywords: Derrida; European Union; europeanisation; identity; 

Türkyie.

André Matos
Universidade Aberta; Centro de Estudos Globais; Instituto Jurídico Portucalense.
Luís Martins
Universidade do Minho

 

 0009-0004-9769-4455
0000-0002-1259-1915

https://orcid.org/0000-0002-1259-1915
https://orcid.org/0009-0004-9769-4455
http://orcid.org/0000-0002-1259-1915


DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

39

Introdução

O processo de adesão da Turquia à União Europeia está entre os 
mais complexos (e seguramente o mais longo) da União. Desde 
o pedido turco de associação à CEE, a 31 de julho de 1959, 
que a relação entre os dois atores tem flutuado ora em direção 
à convergência, ora à dissociação. A literatura é abundante 
quanto aos motivos, de ambos os agentes, para esta dinâmica 
cíclica de aproximações e afastamentos: interesses materiais, 
custos económicos, dinâmicas políticas internas, pressão social, 
estímulos externos, diferenças fundamentais de visões sobre 
o mundo, entre muitos outros. Embora cada um desses fatores 
tenha mérito explicativo, menos frequentes são os estudos que 
têm abordado de forma aprofundada o impacto da questão 
identitária e da abertura cultural europeia à Turquia, uma 
questão central e particularmente relevante para compreender 
os entraves e as possibilidades de integração plena entre os 
dois.

Assim, o presente trabalho debruçar-se-á sobre a questão 
da identidade e cultura europeias e a sua abertura à turca, 
através da exploração de uma dimensão ainda carente de 
análise detalhada: as representações de identidade e cultura 
na dinâmica UE-Turquia, avaliadas sob a lente do pensamento 
de Jacques Derrida. O filósofo da desconstrução oferece uma 
abordagem teórica inovadora, sugerindo que a identidade 
cultural é uma construção permeável e dependente da relação 
com o “Outro”. Tal interpretação é particularmente relevante no 
contexto da integração turca, porque desafia os pressupostos 
tradicionais da europeização como um processo uniforme e 
coeso. Do ponto de vista societal, a análise de uma Europa 
potencialmente mais inclusiva – capaz de acolher e reconhecer 
a alteridade – é crucial num momento em que movimentos de 
exclusão e afirmação de identidades rígidas voltam a crescer 
no continente. 

O pensamento de Derrida desempenha um papel central nesta 

análise, na medida em que as suas contribuições enquadram 
esta problemática do ponto de vista teórico-conceptual. Assim, 
prevê-se desconstruir a dicotomia que se estabelece entre as 
culturas e identidades europeia e não-europeia – neste caso, 
turca, colocando a seguinte questão de investigação que orienta 
este trabalho: Em que medida o processo de adesão da Turquia 
à União Europeia desafia e redefine as fronteiras identitárias e 
culturais da Europa? Para responder a esta questão, a análise 
será estruturada em três partes interconectadas. 

Numa primeira abordagem, far-se-á uma breve exposição 
daquele que é o pensamento de Derrida quanto à herança 
intelectual que, enquanto europeus, recebemos: différance; 
identidade; comunidade; democracia e Europa. Para o filósofo 
da desconstrução, conforme será explorado mais adiante, a 
cultura possui uma natureza intrinsecamente não homogénea, 
ou seja, não pode ser completamente idêntica a si mesma. 
Tal implica que qualquer cultura é constituída por elementos 
de alteridade que desafiam a sua própria identidade. 
Além disso, a conceção derrideana de comunidade repousa 
numa “impossibilidade” fundamental: uma comunidade 
verdadeiramente inclusiva é paradoxal, porque exige uma 
abertura ilimitada ao outro, algo que nunca é plenamente 
realizável. Esses aspetos destacam o caráter aporético da sua 
filosofia, que enfatiza a responsabilidade ética e a necessidade 
de acolher o diferente, sublinhando uma hospitalidade essencial 
em relação à alteridade.

Posteriormente, elaborar-se-á uma descrição histórica sucinta 
daquelas que são as putativas origens e pretensos da identidade 
europeia, emparelhada a uma análise lacónica do significado 
do termo “europeização”. Nesta secção, prevê-se descortinar 
o que se que dizer quando se fala de europeização e quais 
são as implicações de tal fenómeno na abertura europeia à 
identidade turca.

Por fim, desconstruir-se-á, à luz do contributo derrideano, o 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

40

binómio identidade e cultura europeia versus identidade e 
cultura não-europeia (no caso, turca), de modo a dilucidar que, 
porventura, o fosso que se estabelece entre os dois conceitos 
não é tão claro e distinto quanto previamente pensado. 
Adicionalmente, expor-se-á o porvir que Derrida projetava para 
a Europa, e como o fenómeno da adesão turca à UE constitui 
uma instância exemplar da necessidade de, ao mesmo tempo, 
respeitar o outro e reconhecer o mesmo. 

1. Jaques Derrida: Identidade, Comunidade, Europa
1.1. Derrida e a Herança Logocêntrica

Aos olhos de Jaques Derrida, “ser […] significa herdar” (Derrida, 
2006, p. 67-68). Contudo, esta nota que Derrida apresenta não 
acarreta consigo qualquer “fervor tradicionalista” (Derrida, 
2006, p. 68). Desta forma, qualquer tipo de reação chauvinista 
não passa de uma interpretação da “estrutura de herança” 
(Derrida, 2006, p. 68). O filósofo da desconstrução quer 
com isto sublinhar que – quer queiramos ou saibamos, quer 
não – ser implica carregar connosco uma bagagem histórica, 
consequência do legado de pensamento que nos antecedeu. 
Todavia, esta herança que portamos possui certas idiossincrasias 
que influenciam, até hoje, o pensamento ocidental. 

Na obra derrideana, a história intelectual do ocidente é 
fortemente vincada por um etnocentrismo – “que afirma a 
superioridade do denominado «Homem Ocidental» face a 
qualquer outro grupo humano” (Glendinning, 2011, p. 37) –, 
fonocentrismo – “que afirma uma certa prioridade àquilo que se 
denomina «fala» sobre o que se denomina «escrita» (Glendinning, 
2011, p. 37) – e logocentrismo – que enaltece a “inteligência 
supostamente única ao «Homem» […] como capacidade para 
compreender uma ordem pura de inteligibilidade, ou «logos» 
ideal” (Glendinning, 2011, p. 37). Estas índoles, apesar de 
terem sofrido permutações ao longo do tempo, ostensivamente 
acentuam todas as mais relevantes obras do pensamento 

europeu, desde Platão à hodiernidade. 

Paralelamente, Derrida alega que a tradição que herdamos 
é, também, fortemente teleológica. Por teleologia entende- 
-se a perspetiva “segundo a qual todos os seres da natureza 
têm um fim, um objetivo determinado” (Antunes et al., 2005, p. 
172). Deste modo, a tradição filosófica ocidental augura uma 
civilização ou “Homem” final, um “Fim da História”, no qual o 
ser humano alcançará o paroxismo do seu desenvolvimento e 
compreenderá, por fim, o derradeiro significado da vida digna 
e do “Bem”. 

Neste quadro, a obra derrideana coloca em questão os 
supracitados postulados, de modo a fenestrar na tradição um 
futuro diferente, que não vaticine ou anseie um “Fim da História”, 
um “Fim do Homem”. Nas palavras de Derrida, “se existe um 
imperativo categórico, ele consiste em fazer tudo para o futuro 
permanecer aberto” (Derrida & Ferraris, 2001, p. 83). Não 
obstante, esta atitude não implica apatia ou passividade quanto 
àquilo que o futuro guarda. Antes, urge agir aqui e agora 
para obviar a que tais narrativas que postulam a primazia da 
fala sobre a escrita; da cultura e identidade ocidental sobre 
as demais; do logos como uno, único e singular; das descrições 
teleológicas que pressupõem uma destinação final – “destinação 
que permaneceria prematura em qualquer futuro presente” 
(Glendinning, 2011, p. 40) – continuem a desempenhar um papel 
inquestionável na tradição filosófica do ocidente (Glendinning, 
2011). Ademais, é impreterível, para Derrida, sublinhar a 
importância da democracia porvir, na medida em que, na sua 
essência, a democracia permanentemente continuará por vir – 
ponto que será analisado a fundo adiante. 

1.2. Identidade, Différance, Desconstrução

Além da índole fonocêntrica, etnocêntrica, logocêntrica e 
teleológica que Derrida descortina na história do pensamento 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

41

ocidental, há ainda uma outra predisposição que deve ser 
investigada de modo mais aprofundado, a saber: a metafísica 
da presença. Este termo conota a tendência para “conceber 
conceitos filosóficos fundamentais como a verdade, realidade 
[, a identidade], e o ser em termos de ideias como a presença, 
essência, identidade [com] e origem – e no processo ignorar 
o papel crucial da absência e diferença” (Deconstruction | 
Definition, Philosophy, Theory, Examples, & Facts, n.d.).

Inegavelmente, na tradição filosófica ocidental, existe uma 
tendência para a “completa desambiguação daquilo que 
queremos dizer, […] do significante”[1] (Glendinning, 2011, 
p. 54). Isto implica que uma das tarefas principais do filósofo 
perpassa por aproximar, o mais possível, o significante do 
significado per si, i. e., reduzir ao máximo a fissura que se 
estabelece entre a representação de um conceito (através de 
palavras, imagens, sons, etc.) e o conceito em si mesmo. Inúmeros 
exemplos se encontram, ao longo da história intelectual ocidental, 
desta tendência. Nomeadamente: a dicotomia platónica entre o 
mundo sensível (significante) e o mundo inteligível (significado)
[2]; e a díade marxista que se estabelece entre a superestrutura 
(significante) e as relações e meios de produção adstritas à base 
(significado)[3]. Em ambas as instâncias, o primeiro elemento do 
binómio assoma-se como uma mera consequência, expressão 
ou imagem do segundo. Assim, corretamente se afirma, à luz 
de Derrida, que nestes pares existe uma clara hierarquia de 
identidade, na medida em que, à primeira vista, o significante 
depende do significado para existir. Não obstante, grande 
parte da obra derrideana dedica-se, precisamente, a inverter e 
demonstrar que tal estrutura piramidal não é tão clara e distinta 
quanto previamente pensado. 

Para o filósofo da desconstrução, “o próprio de uma cultura 
é não ser idêntica a si mesma” (Derrida, 1995, p. 96) e, em 
adição, que a única “comunidade possível é a comunidade 
impossível” (Glendinning, 2011, p. 82) – traços que sublinham a 

índole aporética do pensamento derrideano e, ao mesmo tempo, 
a responsabilidade e hospitalidade quanto ao diferente/outro. 

Dito isto, deve-se indagar: de que modo é que conceitos como 
a realidade e a verdade e o ser são concebidos através de 
termos como a identidade (com), essência e presença, em 
detrimento da absência e diferença? Por um lado, e em jeito 
de resposta, sugere-se um exemplo. Imagine-se uma Nação A. 
Como haveremos de a pensar ou identificar? Ora, num primeiro 
passo, é possível afirmar que a Nação A permanecerá a mesma 
Nação A – ou seja, será idêntica a si mesma – se, e apenas se, 
possuir uma série de propriedades intrínsecas únicas. Destarte, 
toda e qualquer outra Nação que não possuir essas mesmas 
propriedades, decerto não será a Nação A. Logo, a metafísica 
da identidade aparenta pressupor que “uma coisa tem a 
identidade que tem apenas enquanto permanece no presente 
como a mesma” (Glendinning, 2011, p. 60). Por outras palavras, 
a metafísica da presença obriga a que conceitos como a 
identidade, a realidade, a verdade, etc., sejam apenas idênticos 
a si mesmos, na medida em que, presentemente, possuam uma 
série de propriedades ou requisitos. Se algum dos quesitos 
fundamentais da Nação A for tolhido, então, com certeza, não 
estamos mais perante a Nação A. Neste prisma, a tendência 
logocêntrica também desempenha um papel capital, uma vez 
que pressupõe que os demais conceitos (como o de Nação A) têm 
de ser, ao mesmo tempo, dotados de propriedades presentes, 
e unos, indivisíveis, não suscetíveis de possuírem contradições. 
Numa nota final, a presença que a metafísica da presença 
postula não se trata, meramente, de uma presença temporal, 
mas também espacial. Ou seja, a Nação A será apenas idêntica 
a si mesma se possuir as propriedades que a identificam de 
forma independente do tempo e espaço.

Por outro lado, é possível conceber uma noção de identidade 
que não seja dependente de propriedades intrínsecas, mas 
relacionais (Glendinning, 2011, p. 61). Neste caso, a Nação 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

42

A será a Nação A, se, e só se, ocupar “posição particular na 
estrutura de diferenciação geral” (Glendinning, 2011, p. 62). 
Isto significa que a identidade se assoma em distinção e relação 
com outrem. Esta noção de identidade aparenta coadunar-se 
com a visão saussurriana de como os signos adquirem sentido 
(Saussure, 1994, p. 44). Independentemente, segundo este 
entendimento, pouco interessa se tal estrutura “é tida como real 
ou ideal”, importando apenas que “ela permaneça […] em si 
mesma como presente” (Glendinning, 2011, p. 62), i. e., que a 
estrutura de diferenciação se mantenha igual.

Todavia, a conceção derrideana difere de ambas as sobreditas 
– conquanto se harmonize, ainda que parcialmente, com a 
segunda – que pensa a identidade como relacional. Para 
Derrida:

o que faz com que algo seja aquilo que é e não outra coisa (o 
que lhe garante a identidade que tem) não é (meramente) uma 
questão da sua relação de diferença com outras coisas num 
esquema geral ou estrutura geral de diferenciação [,] mas uma 
questão daquilo que ele denomina auto-diferença, uma diferença 
consigo mesma. […] Ou seja, essa «alteridade» que está implícita 
em toda a identidade não é «o outro que esta não é», mas uma 
certa alteridade consigo mesma, o outro no mesmo (Glendinning, 
2011, p. 62).

Para esclarecer este último ponto, far-se-á alusão ao neologismo 
frequentemente empregue pelo autor: différance. O vocábulo 
différance resulta do amálgama entre a palavra francesa 
“différence” – que significa diferença – e o verbo latino 
“differe”, cujo significado é protelar (Glendinning, 2011, p. 66). 
Différance, no contexto derrideano, assoma-se como a “condição 
de possibilidade de todas as identidades lexicais e conceptuais” 
(Glendinning, 2011, p. 65). Assim sendo, com différance, Derrida 
remete para a conjuntura que permite, antes do mais, qualquer 
différence (diferença). Procurando um exemplo ilustrativo 
deste “jogo sistemático de diferenças, de traços [ou vestígios] 
de alteridades, do espaçamento através do qual elementos 

se relacionam uns com uns outros” (Derrida, 1982, p. 27) – 
différance –, poder-se-ia aduzir que a Nação B é apenas a 
Nação B porque, primeiramente, não é a Nação A, e que, nesse 
caso, corretamente se afirma que existe uma certa presença 
da Nação B, uma vez ela emana uma certa mesmice consigo 
mesma. Contudo, de mão dada com este último ponto, asseverar 
a presença da Nação B – ou invocá-la a existir – é reconhecer 
que tal invocação é “habitada pelos traços de formas que não 
são pronunciadas” (Culler, 2007, p. 97). Recorrendo à ideia de 
fantologia derrideana, os traços dos conceitos não invocados 
à existência (no caso anterior, de Nação A, Nação C, etc.) 
“assombram” a invocação presencial de uma qualquer identidade 
(Derrida, 2006, p. 202) – invocação que só pode ocorrer devido 
à différance. Deste modo, uma qualquer identidade resulta de 
diferenças com outras identidades – elemento presente – e, ao 
mesmo tempo, da expressão subtextual dos traços ou vestígios 
das formas que tal identidade não diretamente representa – 
elemento absente –, i. e., da diferença consigo mesma. Todo 
este argumento visa sublinhar que a metafísica que privilegia a 
presença – “a única metafísica que conhecemos” (Culler, 2007, 
p. 97) – não é capaz de explicar o fenómeno da identidade, e, 
além disso, depende fundamentalmente do outro componente do 
binómio (absência) para existir. Assim, o argumento derrideano 
categoricamente desmantela o raciocínio inerente à metafísica da 
presença “através de recursos internos à sua própria construção” 
(Glendinning, 2011, p. 72), efetivamente desconstruindo-o[154].

 
1.3. Comunidade, Democracia e Europa

Tal como demonstrado na secção anterior, grande parte da 
obra derrideana dedica-se a expor o modo como a tendência 
logocêntrica e a metafísica da presença, cunhos distintivos da 
tradição filosófica que herdamos, estão propensas a pensar 
“o único conceito possível […] é um conceito que é uno, e 
consequentemente […] um suposto «conceito» marcado por 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

43

polissemia irredutível é impossível, impensável, estritamente 
sem sentido” (Glendinning, 2011, p. 80). Em contrapartida, 
Derrida salienta que “o único conceito possível […] é o conceito 
impossível” (Glendinning, 2011, p. 80). A aporia[2615], para o 
filósofo da desconstrução, não torna o conceito inalcançável, mas 
afirma-se como a possibilidade da sua existência (Glendinning, 
2011, p. 81). Por outras palavras, o assomar do conceito é 
apenas possível se este incluir, em si mesmo, as condições da sua 
alteridade. Ergo, o conceito possível é-o apenas em différance e 
num estado de aporia. Estabelecido isto, urge descortinar qual 
era a visão de Derrida face à comunidade política possível, 
natureza da democracia e Europa.

A filosofia política, desde a antiguidade até à modernidade 
– e mesmo hodiernamente –, postulou que a única comunidade 
possível e desejável é a “comunidade que é uma” (Glendinning, 
2011, p. 82). É possível encontrar, em Platão, a conceção de 
que não existe “algum mal para a Cidade do que aquele que 
a dividir e tornar múltipla, em vez de uma” (Platão, 2017, p. 
243). Mais tarde, Jean-Jaques Rousseau glosou que “quem quer 
que se recuse obedecer à vontade geral a isso será coagido por 
todo o corpo”, uma vez que “[e]nquanto vários homens reunidos 
se consideram como um corpo único, eles têm também uma única 
vontade, relativa à conservação comum e ao bem-estar geral” 
(Rousseau, 1999, pp. 27-104), enfatizando a noção de que 
uma qualquer comunidade deverá ser uma, independentemente 
da individualidade e/ou singularidade de cada um dos seus 
membros. Em adição, a comunidade política é também suscetível 
de ser descrita como a partilha de “sangue e solo” (Glendinning, 
2011, p. 87), na medida em que os constituintes de tal organismo 
partilham tais cunhos. Não obstante, em Derrida, todos os 
pressupostos prévios são questionados. Isto não significa que 
exista uma renúncia irreversível e definitiva da possibilidade 
de igualdade entre os membros de uma qualquer comunidade. 
Antes, Derrida sugere que é imperativo compreender a natureza 
aporética da mesma, i. e., ter em consideração, ao mesmo 

tempo, a “insubstituibilidade absoluta, a unicidade fundamental 
do outro singular”, por um lado, e a “igualdade de todos”, por 
outro (Glendinning, 2011, p. 90) – ou seja, a necessidade de 
coadunar a igualdade e a não-igualdade. 

Na senda de Marx – apesar de a desconstrução não ser 
nem marxista, nem antimarxista (Glendinning, 2011, p. 86) –, 
Derrida sugere que se deve almejar por uma Nova Internacional, 
uma “aliança […] sem organização, sem partido, sem nação, 
sem Estado, sem propriedade” (Derrida, 2006, p. 35). A 
responsabilidade da persecução desta Nova Internacional – 
“[p]arca merecedora do nome comunidade” e que “pertence 
apenas à anonimidade” (Derrida, 2006, p. 113) – não recai 
sobre todos de igual maneira. Pelo contrário, há quem deva 
responder à sua avocação mais pronta e urgentemente. Dentro 
de tal conjunto encontram-se: (1) aqueles que conseguiram 
“resistir a uma certa hegemonia do dogma Marxista” (Derrida, 
2006, p. 113); (2) aqueles que “insistiram em conceber e 
praticar esta resistência sem mostrar qualquer leniência face 
a tentações reacionárias, conservadoras ou neoconservadoras, 
anti-científicas ou obscurantistas” (Derrida, 2006, p. 113); (3) 
aqueles que “prosseguiram incessantemente de forma hiper-
crítica, [ou desconstrutiva], em nome de um novo Iluminismo para 
o século porvir” (Derrida, 2006, p. 113). Destarte, corretamente 
se afirma que o aforismo que a Nova Internacional gera recai, 
sobretudo, nos ombros de Derrida e daqueles cuja mundivisão 
se coaduna a dele.

Porém, no âmago desta Nova Internacional, “aliança sem 
instituição” (Derrida, 2006, p. 107), não é claro – ainda – como 
se pode coadunar a singularidade irredutível de cada um e, 
ao mesmo tempo, a igualdade entre todos. Neste quadro, 
Derrida sugere que, ao invés de dar seguimento à “comunidade 
de amigos”[3726] (Derrida, 2005, p. 19) que dominou a tradição 
filosófica occídua até aos dias de hoje, urge dar um novo futuro 
à herança europeia e ao ocidente. A solução para a conjuntura 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

44

aporética que se tem vindo a traçar, perpassa pela democracia, 
e, mais especificamente, pela “ideia democrática que cada um 
(todos, alguém) conta como um” (Glendinning, 2011, p. 89). 
Este preceito é solene, na medida em que, se qualquer um e 
todos contam como um, então, de certo modo, partilham uma 
mesma identidade. No entanto, compreender que, num contexto 
democrático, todos partilham uma certa identidade, não implica 
que a irredutível singularidade de cada um seja tolhida. 

Contudo, é crucial analisar este postulado mais aprofundadamente. 
Como Derrida sugere em Politics of Friendship:

Não existe democracia sem o respeito pela irredutível singularidade 
ou alteridade, mas não existe democracia sem a «comunidade de 
amigos» […], sem o cálculo de maiorias, sem sujeitos identificáveis, 
estabilizáveis, representáveis, todos iguais. Estas duas leis são 
irredutíveis uma à outra. Tragicamente irreconciliáveis e para 
sempre em ferida. […] Mais sério que uma contradição, o desejo 
político é para sempre lastrado pela disjunção destas duas leis 
(Derrida, 2005, p. 19).

Por conseguinte, a democracia encontra-se num permanente 
estado de inquietação, incapaz de harmonizar estas duas leis 
aparentemente inconciliáveis. Ou seja, a democracia nunca foi, 
não é, e nunca será uma. Trata-se, ergo, do “«outro» de qualquer 
política que seria elaborada em termos de uma conceção teleo-
messiânica do próprio fim do Homem” (Glendinning, 2011, p. 
92). A fortiori, portanto, a democracia – devido à sua própria 
natureza – opõe-se a qualquer conceção política teleológica 
– porquanto nunca chega ou atinge a humanidade, mantendo-
se num constante limbo, consequência das duas contraditórias 
leis supracitadas –, logocêntrica – dado que nunca é uma, mas 
aporética – e marcada pela metafísica da presença – posto que 
nunca é (no presente), estando sempre por vir.

Estas são as âncoras que escoram a visão de Derrida face à 
Europa. Assim, é imperativo “re-identificar [a] Europa” (Derrida, 
1995, p. 128), abri-la ao que “não é, nunca foi nem nunca será 

a Europa” (Derrida, 1995, p. 128) e “acolher o estrangeiro 
para o integrar, mas também para reconhecer e aceitar a sua 
alteridade” (Derrida, 1995, p. 128). Além do mais, o dever 
que a Nova Internacional engendra requer que a Europa – re-
identificada – consiga:

assumir a herança europeia, e unicamente europeia, de uma ideia 
de democracia, mas manda também reconhecer que esta, tal como 
o direito internacional, nunca é dada, que o seu estatuto não é de 
uma ideia reguladora em sentido kantiano, mas antes qualquer 
coisa que resta por pensar e por vir: não que ocorra certamente 
amanhã, não a democracia (…) futura, mas uma democracia que 
deverá ter a estrutura da promessa – e portanto a memória do que 
traz o porvir aqui e agora. (Derrida, 1995, p. 129).

2. Europeização, Origens da Identidade Europeia e o 
Outro (Turquia)

A primeira identificação do espaço geográfico europeu deve-
-se aos gregos que classificaram a Europa como a área que se 
estendia entre os Montes Urais e o Atlântico (Pérez-Bustamante, 
1995). Surpreendentemente para o leitor hodierno é não se 
incluírem a si mesmos em tal classificação, alegando, meramente, 
que a Europa era aquela região que norteava a Grécia, 
tocando no oceano Atlântico (Pérez-Bustamante, 1995). Tal 
região, ademais, possuía (e possui) um “mosaico de paisagens 
e climas e uma pluralidade de raças, das quais surgiria uma 
grande diversidade de línguas e culturas” (Pérez-Bustamante, 
1995). Num primeiro momento, portanto, é possível diagnosticar 
uma miríade de alteridades entre os demais povos da Europa, e 
nenhuma aparente harmonização. Contudo, como Rogelio Pérez-
Bustamante (1995) sublinha, o que catalisou a génese de uma 
identidade europeia comum:

Foi precisamente o choque das duas civilizações (árabes e Europeus) 
que, sem dúvida, a consciência de uma certa identidade da Europa, 
que se reflete na própria denominação do «europeus» (...), e assim 
designando a comunidade continental que se defendia perante um 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

45

inimigo externo (Pérez-Bustamante, 1995, p. 10)

Mais tarde, com a expansão e engrandecer do império 
Otomano, Eneas Silvio Piccolom (1405-1464) identificou na 
Europa a nossa pátria, nossa casa (Pérez-Bustamante, 1995: 
17). Esta declaração vincou um virar de página marcado pela 
equiparação da “Europa ao Cristianismo”, e os “europeus aos 
cristãos” (Pérez-Bustamante, 1995, p. 17).

Já na era moderna, o projeto kantiano – inspirado por Rousseau 
– que previa a criação de uma “Federação Geral de Estados 
Europeus” (repúblicas livres) (Pérez-Bustamante, 1995, p. 22), 
também contribuíram para a consolidação de uma conceção de 
Europa, conceção que, como Derrida glosaria, herdamos – quer 
o queiramos ou saibamos, quer não. 

Esta brevíssima[4837] compilação de alguns dos mais relevantes 
legados que fundaram o projeto europeu, serve apenas para 
enfatizar que a ideia de “Europa”, como conceito uno e indivisível, 
sofreu permutações ao longo do tempo. Adicionalmente, tais 
alterações, por vezes, não são passíveis de coadunação. Como 
haveremos de harmonizar, afinal, a conceção primeira, que 
exclui a Grécia do plano europeu, e a última, cuja possibilidade 
depende fortemente do contributo intelectual grego para a sua 
génese? Contudo, seria um equívoco considerar a identidade 
europeia como a amálgama de preceitos sincréticos e 
irreconciliáveis – como aduzido na secção anterior pelo filósofo 
da desconstrução, existe uma “herança europeia, e unicamente 
europeia” (Derrida, 1995, p. 129). 

Efetivamente, Derrida afirma que, um dos cunhos fundamentais 
da identidade europeia hodierna – consequência do legado 
moderno que herdamos – é ver-se a Europa, a si mesma, “a 
partir do seu fim” (Derrida, 1995, p. 105). Isto é, a identidade 
europeia encontra-se escorada numa conceção teleológica – que 
almeja ou augura um determinado fim, como uma Federação 
de Repúblicas livres ou como a junção de comunidades cristãs 

–, mas também herdeira de regimes norteados por tendências 
sobretudo logocêntricas[58].

Não obstante, é irrefragável que a Europa e, especificamente, 
a experiência da União Europeia denota uma organização 
inusitada na história dos ordenamentos políticos. De facto, a 
União Europeia representa um “arranjo político que desafia uma 
definição ou categorização simples e não se encaixa em ideias 
ortodoxas sobre política ou governo” (Olsen & McCormick, 2018, 
p. 13). Por um lado, a UE possui algumas das características 
comummente atribuídas a organizações internacionais – “os 
seus membros são estados-nação, a filiação é voluntária, 
[etc.]” (Olsen & McCormick, 2018, p. 23) –; por outro lado, 
a União detém alguns cunhos característicos de um Estado – 
“tem fronteiras internacionalmente reconhecidas […], existe um 
sistema [e]uropeu de leis às quais todos os estados integrantes 
estão sujeitos, [etc.]” (Olsen & McCormick, 2018, p. 23). No 
entanto, como Olsen e McCormick prontamente sublinham, a UE 
“não é nem uma coisa nem a outra” (Olsen & McCormick, 2018, 
p. 23). Noutro termo, a condição da União Europeia aparenta 
encontrar-se num constante estado de aporia (Lashyn, 2021). 
Isto porque a UE respeita a singularidade irredutível de cada 
membro, sua cultura e identidade e, ao mesmo tempo, redefine o 
que significa ter uma identidade e cultura comum (Lashyn, 2021). 

Num outro prisma, e tal como sobredito, o processo de 
adesão da Turquia à União Europeia tem-se vindo a mostrar, 
e recorrentemente, como um dos mais conturbados. Existe uma 
pletora de fatores que agilizam tal tendência – porém, prevê-
se analisar, aqui, apenas os diretamente relacionados com 
questões de identidade e cultura. Com efeito, como Aristotle 
Tziampiris (Arvanitopoulos, 2008, p. 67) refere, uma das 
pedras angulares que alimenta crispações entre defensores e 
opositores da adesão turca cinge-se à religião dominante na 
Turquia: o Islão. Como já referido, na génese da identidade 
europeia encontra-se, precisamente, a ameaça árabe e, mais 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

46

tarde, otomana. Portanto, tratando-se a Turquia de uma 
república que, apesar de secular, é maioritariamente islâmica, 
desperta, quando menos, relutância quanto à sua adesão à UE, 
e, quando mais, uma reação adversa fortíssima face à religião 
em questão – islamofobia (Arvanitopoulos, 2008, p. 71). O 
mesmo autor aproveita para mencionar, ademais, que os receios 
que os demais europeus têm quanto ao islão são infundados, 
conquanto afetem, independentemente, o processo de adesão 
(Arvanitopoulos, 2008, p. 68). Neste quadro, os muçulmanos e, 
por extensão, a Turquia, são vistos como o “outro” da Europa 
(Arvanitopoulos, 2008, p. 68). 

Complementarmente, subsiste ainda uma visão monolítica e 
aleivosa em relação aos islamitas que os caracteriza como 
“pobres, [com] panos de fundo religiosamente conservadores, 
muito dependentes do Estado de bem-estar social, hostis quanto 
à homossexualidade, contrários aos direitos das mulheres, 
[etc.]” (Arvanitopoulos, 2008, p. 69), bem como terroristas 
(Arvanitopoulos, 2008, p. 69). Esta perceção, por um lado, ignora 
a variedade que existe dentro do próprio islão (Arvanitopoulos, 
2008: 71), e, por outro lado, alimenta a noção que considera 
“os muçulmanos como uma potencial fonte de terrorismo jihadista 
[, concluindo que] são fundamentalmente incapazes (ou pouco 
dispostos) de se assimilarem à sociedade [e]uropeia dominante” 
(Arvanitopoulos, 2008, p. 70). Por corolário, liminarmente 
rejeitam a adesão turca à UE, “mesmo se os critérios de 
Copenhaga forem cumpridos” (Arvanitopoulos, 2008, p. 70).

Uma visão menos intransigente quanto à adesão turca poderia 
alegar, contudo, que a europeização da Turquia é condição sine 
qua non para a adesão do país à UE. Uma aceção possível 
de europeização – definição tendencialmente construtivista 
(Matos, 2015)[9] –, providenciada por Radaelli (Featherstone & 
Radaelli, 2003), conceitua a europeização como:

um processo de construção, difusão e institucionalização de regras 
formais e informais, procedimentos, paradigmas políticos, modos 

de fazer as coisas, e crenças e normas partilhadas que são 
primeiramente definidas e consolidadas na criação das decisões 
da UE e depois incorporadas na lógica dos discursos domésticos, 
estruturas políticas e políticas públicas (Featherstone & Radaelli, 
2003, p. 30).

Ainda em Radaelli é possível descortinar uma pronunciada 
tendência para julgar que a “União não é apenas capaz de 
influenciar estruturas formais, mas também os valores, as normas 
e os discursos” (Matos, 2015: 64). Ergo, é possível sintetizar 
a europeização deste modo: “uma série de processos que 
promovem transformações nos países recipientes para que 
estes se aproximem e partilhem os padrões europeus político-
económicos e socio-culturais” (Matos, 2014, p. 131).

3. Desconstrução e a Abertura da Identidade Europeia 
à Turca

Na díade identidade-europeia e identidade-não europeia (turca, 
no caso), o primeiro elemento encontra-se na posição hierárquica 
superior, devido ao cunho etnocêntrico que herdamos e que 
eleva o “«Homem Ocidental»” sobre os demais (Glendinning, 
2011, p. 37). O corolário subentendido na passagem anterior é 
que a Turquia não faz parte do “Ocidente”. Não obstante, como 
demonstrado na secção anterior, a identidade otomana – cujo 
legado alimenta, até hoje, a identidade turca (Arvanitopoulos, 
2008, pp. 195-196) – desempenhou um papel fulcral na criação 
de uma identidade europeia. Isto significa que o segundo 
elemento do binómio sobredito é tido como, ao mesmo tempo, 
inferior ao primeiro, mas também como a condição da sua 
própria existência. A identidade europeia não existiria caso o 
“outro” otomano (e turco) não existisse. 

Simultaneamente, como descrito anteriormente, “o que faz com 
que algo seja aquilo que é e não outra coisa [é] uma diferença 
consigo mesma” (Glendinning, 2011, p. 62). Assim, a Europa 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

47

possui a identidade que possui porque é detentora de uma 
diferença consigo mesma. Resgatando o conceito de fantologia, 
a identidade turca “assombra” o próprio conceito de Europa, 
ou seja, a avocação da identidade europeia arrasta consigo o 
elemento absente que é a identidade turca. Por outras palavras, 
e iterando o mote do parágrafo anterior, a identidade turca 
constitui a condição de existência da própria identidade 
europeia – e vice-versa. 

Isto serve para sublinhar que, quando chegar o momento de abrir 
uma cultura à outra, uma identidade à outra, não faz sentido 
tentar tolher as suas alteridades, porquanto tal significaria 
a destruição de ambas – opondo-se, portanto, a quaisquer 
tendências islamofóbicas. Não obstante, isto não implica que a 
adesão da Turquia à União Europeia, por exemplo, não exija 
transformações.

Para Derrida, a natureza do conceito de democracia opõe- 
-se às tendências logocêntricas, teleológicas e marcadas pela 
metafísica da presença (Glendinning, 2011, p. 92). É incauto, 
contudo, julgar que esta democracia se implementará a si mesma. 
Antes, é necessário portar a ideia de democracia connosco 
(Derrida, 1995, p. 129) e agir aqui e agora para obviar a 
que as tendências referidas singrem (Glendinning, 2011, p. 
40). A nossa ação deve ser norteada pela possibilidade de 
uma “aliança […] sem organização, sem partido, sem nação, 
sem Estado, sem propriedade” (Derrida, 2006, p. 35), pseudo-
comunidade que dê relevância à identidade partilhada por 
todos – oriunda do conceito de democracia – e, ao mesmo 
tempo, à irredutível identidade de cada um.

Isto requer que o processo de europeização não se trate, per se, 
de um movimento na direção da total equalização da cultura e 
identidade turca à europeia, no sentido de criar uma comunidade 
que seja uma; mas que seja um processo que vise promover os 
preceitos da Nova Internacional e da democracia derrideana, i. 
e., que promova instituições e normas que permitam “respeitar a 

diferença, o idioma, a minoria, a singularidade, mas também a 
universalidade do direito formal, o desejo de tradução, o acordo 
e a univocidade, a lei da maioria, a oposição ao racismo, ao 
nacionalismo, à xenofobia” (Derrida, 1995, p. 129). 

Ao fim e ao cabo, urge que a aporia que alicerça a própria 
União Europeia (Lashyn, 2021) fenestre no futuro da Europa um 
porvir que respeita o “dever [que] manda não apenas acolher o 
estrangeiro [turco] para o integrar, mas também para reconhecer 
e aceitar a sua alteridade” (Derrida, 1995, p. 128). Por outras 
palavras, é imperativo que a abertura europeia à identidade 
e cultura turca se faça sem tolher os inquebrantáveis cunhos da 
sua identidade e cultura que respeitem, também, os preceitos da 
Nova Internacional e intrínsecos à democracia.  

Conclusão

Partindo do contributo seminal e aclarador de Jaques Derrida, 
mostrou-se que a identidade europeia, ao contrário do 
corriqueiramente julgado, existe num constante estado de 
aporia. Neste quadro, as demais identidades não-europeias 
– designadamente, a turca – servem como condição sine qua 
non para a sua existência. Paralelamente, sublinhou-se, ainda, a 
importância da democracia como a única organização política 
capaz de dar um novo futuro à Europa e, latamente, ao Ocidente. 
Efetivamente, o conceito de democracia, porque se encontra 
num constante estado de limbo aporético, é contrário aos 
preceitos teleológicos, logocêntricos e marcados pela metafísica 
da presença que cunharam e cunham, até hoje, o pensamento 
que – enquanto europeus – herdamos. Destarte, a democracia 
e sua promoção devem desempenhar um papel fundamental na 
abertura da identidade e cultura europeia à turca. Até porque, 
ademais, a democracia, e apenas a democracia, pode fazer 
com que as alteridades irredutíveis de ambos os atores sejam 
respeitadas e, ao mesmo tempo, promover uma conjuntura na 
qual todos partilham uma identidade comum: a de alguém e 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

48

todos contarem como um. 

Porém, apesar de a desconstrução desta quadra promover um 
cenário altamente respeitoso e tolerante não é claro ainda, 
tal como supracitado, que essa seja a realidade. Alegar que 
residem ainda vestígios de intolerância face ao “outro” seria 
menosprezar a intolerância que hoje peja muitos discursos na 
Europa. Face a isto, urge agir aqui e agora, no sentido de 
tolher narrativas que postulem que a europeização se cinge a 
imperialismo cultural europeu.

Refletindo sobre a abordagem empregue, por fim, é necessário 
promover a desconstrução sistemática e a nível académico 
dos discursos que endossam o pior derrideano, de modo a 
demonstrar que a promoção cega de uma identidade e cultura 
não causa senão o seu cessamento. Contudo, e numa nota mais 
crítica, é de sublinhar que a análise aqui realizada não é capaz 
de descrever uma miríade de outras problemáticas, porquanto 
não se debruça – pelo menos diretamente – sobre questões 
matérias. Destarte, endossa-se, lhanamente, que análises futuras 
sobre a relação Europa-Turquia combinem, ao mesmo tempo, e 
aporeticamente, análises materiais e imateriais.

Fotografia do filósofo Jacques Derrida



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

49

Referências Bibliográficas

ANTUNES, A., Estanqueiro, A., e Vidigal, M. (2005). Dicionário 
Breve de Filosofia. Lisboa: Editorial Presença.

ARENDT, H. (1979). The Origins of Totalitarianism. Orlando: 
Harcourt Brace & Company.

ARVANITOPOULOS, C. (Ed.). (2008). Turkey’s Accession to 
the European Union: An Unusual Candidacy (The Konstantinos 
Karamanlis Institute for Democracy Series on European and 
International Affairs). Atenas: Springer.

BEARDSWORTH, R. (2013). Derrida and the Political. Nova 
Iorque: Taylor & Francis.

BENNINGTON, G. (2000). Interrupting Derrida. Nova Iorque: 
Routledge.

CULLER, J. (2007). On Deconstruction. Nova Iorque: Amsterdam 
University Press.

DERRIDA, J. (1982). Positions. Chicago: The University of Chicago 
Press.

DERRIDA, J. (1992). Force of law: The ‘mystical foundations of 
authority’. London: Routledge.

DERRIDA, J. (1995). O Outro Cabo. Coimbra: A Mar Arte.

DERRIDA, J. (2005). THE POLITICS OF FRIENDSHIP. Londres: 
Verso.

DERRIDA, J. (2006). Specters of Marx: The State of the Debt, 
The Work of Mourning & the New International. Nova Iorque: 
Routledge.

DERRIDA, J., e Ferraris, M. (2001). A Taste for the Secret. 
Cambridge: Polity.

DERRIDA, J., e Johnson, B. (2017). Dissemination. Londres: 
University of Chicago Press.

ENCYCLOPEDIA BRITANNICA. n.d.  deconstruction | Definition, 
Philosophy, Theory, Examples, & Facts. [Em linha]. [Consultado 
em 18 de julho de 2022]. Disponível em https://www.britannica.
com/topic/deconstruction#ref748386

FEATHERSTONE, K., e Radaelli, C. M. (2003). The Politics of 
Europeanization. Nova Iorque: Oxford University Press.

GLENDINNING, S. (2011). Derrida: A Very Short Introduction. 
Nova Iorque: Oxford University Press.

GLENDINNING, S. (2016). «Derrida and the Philosophy of Law 
and Justice». Law and Critique, 27(2), 187–203. https://doi.
org/10.1007/s10978-016-9183-2

LAWLOR, L. (2018). Jacques Derrida (Stanford Encyclopedia of 
Philosophy). [Em linha] Stanford.edu. [Consultado em 18 de julho 
de 2022]. Disponível em https://plato.stanford.edu/entries/
derrida/ ‌

WOLFF, J. (2003). Karl Marx (Stanford Encyclopedia of 
Philosophy). [Em linha]. Stanford.edu. [Consultado em 18 de julho 
de 2022]. Disponível em Encyclopedia of Philosophy. https://
plato.stanford.edu/entries/marx/ 

LASHYN, S. (2021). «The Aporia of EU Citizenship». Liverpool 
Law Review, 42(3), 361–377. https://doi.org/10.1007/
s10991-021-09279-y

MATOS, A. (2014). A Constructivist perspective on EU’S democracy 
promotion in Turkey. [Em linha]. Repositório Universidade Nova. 
[Consultado em 18 de julho de 2022].  Disponível em http://hdl.
handle.net/10362/13206

MATOS, A. (2015). EU’s democracy promotion in Turkey. Lisboa/
Paris: Nota de Rodapé.

https://www.britannica.com/topic/deconstruction%23ref748386
https://www.britannica.com/topic/deconstruction%23ref748386
https://doi.org/10.1007/s10978-016-9183-2
https://doi.org/10.1007/s10978-016-9183-2
https://plato.stanford.edu/entries/derrida/
https://plato.stanford.edu/entries/derrida/
https://plato.stanford.edu/entries/marx/
https://plato.stanford.edu/entries/marx/
https://doi.org/10.1007/s10991-021-09279-y
https://doi.org/10.1007/s10991-021-09279-y
http://hdl.handle.net/10362/13206
http://hdl.handle.net/10362/13206


DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

50

MÜFTÜLER-BAÇ, M. (2008). «Turkey’s Accession to the European 
Union: The Impact of the EU’s Internal Dynamics». International 
Studies Perspectives, 9(2), 201–219. https://www.jstor.org/
stable/44218542

OLSEN, J., & McCormick, J. (2018). The European Union. Nova 
Iorque: Van Haren Publishing.

PÉREZ-BUSTAMANTE, R. (1995). Historia política de la Unión 
Europea, 1940–1995. Madrid: Dykinson.

PLATÃO. (2017). República. Silveira: BookBuilders.

ROUSSEAU, J.-J. (1999). O Contrato Social (4.a ed.). Mira-Sintra 
– Mem Martins: Publicações Europa-América.

SAUSSURE, F. (1994). Course in General Linguistics. Nova Iorque: 
Columbia University Press.

https://www.jstor.org/stable/44218542
https://www.jstor.org/stable/44218542


DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

51

Notas
[1] Na semiótica europeia saussuriana – remetente a Ferdinand de Saussure (1857-1913) – o signo constitui uma identidade psíquica dual, composta por duas partes 
inseparáveis: o significante e o significado. Neste domínio, o signo alude a algo passível de comunicar algo, ao passo que o significante é uma imagem acústica que serve de 
representante do significado. Ou seja, o significante assoma-se como a imagem ou expressão do significado, i. e., do conceito.
[2] Um dos cunhos fundamentais da obra de Platão é o denominado dualismo platónico. Na senda da alegoria da caverna platónica, existe um mundo sensível ou das imagens, 
acessível pelos sentidos (significante), e um mundo das formas ou ideias, composto por universais e conceitos unos e indivisíveis (significado) (Platão, 2017: 243). Neste quadro, 
tudo quanto é acessível pelos sentidos e, portanto, pertence ao mundo das imagens, constitui apenas uma representação ou expressão daquilo que existe, verdadeiramente, no 
mundo das formas. É possível, ainda, distinguir um único e indivisível conceito na obra platónica que aparenta escorar as demais formas e, por consequência, o mundo sensível, 
a saber: a forma do Bom (Platão, 2017: 243).
[3] Uma das premissas fundamentais do contributo marxista é que, as mais das vezes, as demais expressões que se encontram na superestrutura (ideologia, religião, estética, 
moralidade, etc.) de uma qualquer sociedade são contingentes da estrutura económica dessa mesma sociedade. Ergo, “a natureza da estrutura económica de uma sociedade é 
explica pelo grau de desenvolvimento das suas forças produtivas, e a natureza da superestrutura […] é explicada pela natureza da estrutura económica” (Karl Marx (Stanford 
Encyclopedia of Philosophy), 2020).
[4] Como Barbara Johnson glosa no prefácio da obra Dissemination (Derrida & Johnson, 2017):

“Desconstrução não é uma forma de vandalismo textual desenhado para provar que o significado é impossível. Na verdade, a palavra «des-construção» está intimamente 
relacionada não com a palavra «destruição» [,] mas com a palavra «análise», que etimologicamente significa «desfazer» – um sinónimo virtual para «des-construir». A 
desconstrução de um texto não se operacionaliza através de uma dúvida aleatória ou um ceticismo generalizado, mas pela cuidadosa provocação de forças antagónicas 
de significação dentro do próprio texto” (Derrida & Johnson, 2017).

Deste modo, a desconstrução assoma-se como o desmantelamento de certos postulados de um qualquer texto. Contudo, como grifado no exergo anterior, a desconstrução tem de 
se realizar dentro do próprio texto. Esta condição sine qua non assevera-se, porquanto os textos nos quais a desconstrução opera constituem a única herança que recebemos, e, 
consequentemente, a única linguagem passível de ser usada para a sua própria desconstrução. Adicionalmente, a desconstrução procede-se em relação a binómios que pejaram 
(e pejam) o pensamento filosófico ocidental – como presença e absência; Homem e animal; natureza e cultura; etc. –, nos quais um dos elementos é visto como hierarquicamente 
superior. Deste modo, a desconstrução prevê demonstrar que o elemento inferior é, primeiramente, detentor das qualidades que garantem a existência do elemento superior 
(Bennington, 2000: 11), e que, por consequência, a hierarquia que se estabelece entre os dois elementos da díade não é tão clara e distinta como anteriormente julgada.
[5] O termo aporia, etimologicamente, provém do grego aporos (Beardsworth, 2013: 32). Semanticamente, o termo conota “algo que é impraticável”, ou um “[p]roblema 
insolúvel” (Beardsworth, 2013: 32) – um impasse. Ademais, aporia não se trata de um “sinónimo requintado de paradoxo”, porquanto “é caracterizada por uma posição oculta 
e fervorosa no seu próprio âmago” (Lashyn, 2021). O conceito de aporia desempenha um papel crucial e inegável na obra de Derrida. O exemplo ilustrado por Lashyn (Lashyn, 
2021), em The Aporia of EU Citizenship, que sublinha a coexistência da exigência de “preservar a soberania estatal e diferença cultural dos Estados Membros, por um lado, e 
a necessidade de construir uma união ainda mais próxima e uma identidade comum, por outro lado” (Lashyn, 2021). Neste caso, os dois imperativos embatem um com o outro, 
impossibilitando uma solução direta e simples – gerando, portanto, uma aporia. Contudo, é nesta condição aporética que a União Europeia é possível.
[6] Em The Politics of Friendship (2005), Derrida glosa que, tradicionalmente, toda e qualquer comunidade política havia sido concebida como uma “comunidade de amigos” 
(Derrida, 2005: 19), i. e., como um agrupamento de indivíduos que partilham uma qualquer identidade. Ou seja, a comunidade era entendida um ajuntamento de amigos, cuja 
conexão se devia à partilha de uma qualquer identidade. A reversão modal derrideana perpassa, em compensação, por sublinhar a importância da absência e não-identidade. 
Donde o filósofo da desconstrução endossar que a convencional noção de comunidade deve ser substituída por uma que, ao mesmo tempo, e aporeticamente, dê importância à 
identidade partilhada e a irredutível identidade de cada um – movimento que Derrida epitetou de Nova Internacional (Glendinning, 2011: 86-87).
[7] Para uma leitura mais aprofundada ver: Historia política de la Unión Europea (1995), por Pérez-Bustamante.



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

52

[8] Neste caso, o recurso ao logocentrismo prende-se à conceção de que a identidade europeia deve constituir uma unidade indivisível, que se volve sobre características 
rácicas, ideais, linguísticas, etc. Para ilustrar que – hoje – somos herdeiros de tal conceção apresenta-se um exemplo: a Alemanha nazi previa, tal qual qualquer outro regime 
totalitário, a total uniformização e unidade dos elementos irredutivelmente singulares da sociedade alemã (Arendt, 1979). Deste modo, a individualidade de cada um dever-
-se-ia tolher no sentido da construção da unidade, unidade que se assumiria nas mãos do Estado (Arendt, 1979). Esta tendência totalitária ilustra a preocupação de Derrida 
face ao “pior”. Para Derrida, o pior significava a tendência para “fazer com mais do que um apenas um, fazer, a partir de uma divisão, uma soberania indivisível” (Jacques 
Derrida (Stanford Encyclopedia of Philosophy), 2021). Ou seja, o pior acontecia “quando o outro ao qual alguém se relaciona é completamente apropriado ou completamente 
dentro do alguém” (Jacques Derrida (Stanford Encyclopedia of Philosophy), 2021). Isto significa que não há lugar para “polissemia irredutível” (Glendinning, 2011: 80) ou para a 
singularidade indomável de cada um. Logo, face à Europa, o filósofo urge que devemos “também antecipar e guardar o cabo, porque, sob o motivo, que pode tornar-se slogan, 
do inantecipável ou do absolutamente novo podemos temer ver retornar o fantasma do pior” (Derrida, 1995: 100).
[9] Fez-se recurso a uma aceção de cunho construtivista, apesar de ser possível que alguns dos postulados chave ontológicos e epistemológicos não se coadunarem, totalmente, 
com a investigação efetivada aqui, porquanto a definição compreende que a UE e, mais especificamente, o processo de europeização tem efeitos tangíveis (materiais) 
e intangíveis (imateriais) sobre as culturas e identidades abordadas (Matos, 2015: 63). Em adição, prevê também um processo de “internalização” que excede a “mera 
importação” da “identidade e discurso” (Matos, 2014: 330), por parte dos destinatários da europeização. Porém, como já exposto, a indagação aqui efetivada é extremamente 
cética quando à desejabilidade da adoção descomedida de “padrões socioculturais” (Matos, 2014: 131) europeus por parte de outras culturas, aquando do processo de 
europeização. Como Simon Glendinning (Glendinning, 2011) explica, “[a Lei], Derrida argumenta, é ainda assim a melhor maneira, a maneira mais justa, que nós temos para 
organizar uma resposta […] às [irredutíveis] singularidades” (Glendinning, 2011: 97). Isto significa que, aos olhos do filósofo da desconstrução, o modo mais profícuo e justo 
para assegurar que o pior e sua tendência homogeneizadora não sucedem é através da Lei (na aceção garantida no Direito). Esta Lei encontra-se em constante aporia com a 
ideia de Justiça, porquanto a Lei deve ser aplicada universalmente, ao passo que a Justiça será sempre singular, aplicável caso-a-caso (Glendinning, 2011: 97). Ainda assim, 
como Derrida consubstancia, “a justiça incalculável requer que calculemos” (Derrida, 1992: 28). Adicionalmente, como Simon Glendinning adiciona, é possível obter progresso 
“através de lutas político-jurídicas contra a inadequação experienciada de leis prevalecentes, e tais avanços são reais e necessários” (Glendinning, 2016). Contudo, é imperativo 
tolher o potencial universalizador e, consequentemente, homogeneizador da Lei. O que implica que, fitando o caso em questão, a europeização deve promover a estrutura que 
permita a operacionalização aporética da irredutibilidade singular de cada um e, ao mesmo tempo, a calculabilidade da Lei. Não obstante, não se deve silenciar e interromper 
as índoles da cultura e identidade turca que se coadunam com tal estrutura. I. e., a europeização não deve incidir sobre o foro não contrário à operacionalização aporética 
sobredita. Feito que, sublinhe-se, a União Europeia tem conseguido efetivar nos demais países pertencentes, permitindo a continuação das suas línguas, culturas, etc., chegando 
até a enaltecê-las. Numa palavra, é necessário: “respeitar a diferença, o idioma, a minoria, a singularidade, mas também a universalidade do direito formal, o desejo de 
tradução, o acordo e a univocidade, a lei da maioria, a oposição ao racismo, ao nacionalismo, à xenofobia” (Derrida, 1995: 129).




