
abril



FICHA TÉCNICA

AD ASTRA
REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA

Diretora
ANA PAULA AVELAR 
Universidade Aberta (UAb)

Editores
ANA PAULA AVELAR 
Universidade Aberta (UAb)

PEDRO FLOR 
Universidade Aberta (UAb)

Conselho Editorial

CÉLIA DIAS FERREIRA 
Universidade Aberta (UAb)

ISABEL HUET SILVA 
Universidade Aberta (UAb)

JOÃO SIMÃO 
Universidade Aberta (UAb)

MARIA DO ROSÁRIO LUPI BELO 
Universidade Aberta (UAb)

MARIA DO ROSÁRIO ROSA 
Universidade Aberta (UAb)

PEDRO FLOR 
Universidade Aberta (UAb)

PEDRO PESTANA 
Universidade Aberta (UAb)

Conselho Consultivo
BIAGIO D’ANGELO 
Universidade de Brasília (UnB)

DIONÍSIO VILA MAIOR 
Universidade Aberta (UAb)

FERNANDO COSTA 
Universidade Aberta (UAb)

JOÃO LUÍS CARDOSO 
Universidade Aberta (UAb)

KENNETH DAVID JACKSON 
Yale University

LUÍSA LEAL DE FARIA 
Universidade Católica Portuguesa

SANDRA CAEIRO 
Universidade Aberta (UAb)

SORAYA VARGAS CÔRTES 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul

TÂNIA FONSECA 
Kingston University

WALTER LEAL 
Hamburg University of Applied Sciences (HAW Hamburg)

Produção
Serviços de Produção Digital da Universidade Aberta

ISSN
3051-6773

DOI

AD ASTRA 2025 by Universidade Aberta is licensed under CC BY 4.0 https ://doi.org/10.34627/adastra.v1i1.348

https://orcid.org/0000-0003-0482-3832
https://orcid.org/0000-0003-0482-3832
https://orcid.org/0000-0002-1530-7465
https://orcid.org/0000-0002-7456-2538
https://orcid.org/0000-0002-6215-0448
https://orcid.org/0000-0002-7274-8160
https://orcid.org/0000-0002-9638-2773
https://orcid.org/0000-0001-9299-0897
https://orcid.org/0000-0002-1530-7465
https://orcid.org/0000-0002-3406-1077
https://orcid.org/0000-0002-1241-5225
https://orcid.org/0000-0002-9066-8375
https://orcid.org/0000-0003-2502-2364
https://orcid.org/0000-0002-6079-3554
https://orcid.org/0000-0002-7645-6712
https://orcid.org/0000-0003-2234-2266
https://span-port.yale.edu/people/kenneth-david-jackson
https://orcid.org/0000-0002-9072-797X
http://lattes.cnpq.br/3121637693007790
https://orcid.org/0000-0002-5425-0051
https://journals.uab.pt/index.php/ad-astra
https://journals.uab.pt/index.php/ad-astra
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


ÍNDICE

PALAVRAS PRÉVIAS 

EDITORIAL
DOSSIER TEMÁTICO - A EUROPA EM QUE ESTAMOS 

JOÃO VIEIRA BORGES
Europa: Desafios, Ameaças e Devir
Europe: Challenges, Threats and Future

LUÍSA LEAL DE FARIA
Desacertos culturais: idadismo, sexismo, localismo. Uma agenda 
cultural para a Europa no século XXI
Cultural lags: ageism, sexism, localism: A Cultural Agenda for 
Europe in the Twenty First Century
 
ANDRÉ MATOS E LUÍS MARTINS
Uma interpretação derrideana das dinâmicas de interação 
identitiária entre a União Europeia e a Turquia no quadro do 
processo de alargamento
A Derridean Interpretation of Identity Interaction Dynamics 
between the European Union and Turkey within the Framework of 
the Enlargement Process

JOÃO RELVÃO CAETANO 
Memória e Democracia: Reflexão sobre a política 
contemporânea
Memory and Democracy: Reflection on Contemporary politics

JORGE TRIGO
Entre a Memória e a Realidade: o “Mito Fundador”  
do Holocausto e a União Europeia do Século XXI
Between Memory and Reality: The Founding Myth of the 
Holocaust and the European Union in the 21st Century

MARGARIDA MARTINS
Descolonização: língua, poder e a consciencialização histórica
Decolonisation: language, power and historical consciousness

FERNANDO COSTA E JORGE BUESCU
A Matemática na sociedade europeia e a Sociedade Europeia 
de Matemática
Mathematics in the European Society and the European 
Mathematical Society

FÁTIMA ALVES E DIOGO GUEDES VIDAL
Interdependências das sociedades e da natureza nas inovações 
democráticas para a transição ecológica no contexto do New 
Green Deal - o caso do Projeto H2020 Phoenix
Interdependencies between societies and nature in democratic 
innovations for the ecological transition in the context of the New 
Green Deal - the case of the H2020 Phoenix Project

VARIA
MARIA DE JESUS PEREIRA
Emigração para o Brasil na segunda metade do século XIX na 
imprensa  diária portuense
Portuguese emigration to Brasil  through the daily press on the the 
fifth and sixth decades of the 19th century

ANDREIA GONÇALVES; ELIZABETE FERNANDES; SÓNIA 
RODRIGUES; TÂNIA CAIANO
Liberdade e rebeldia pela voz de Maria Teresa Horta
Freedom and Rebellion Through the Maria Teresa Horta’s



ISABEL HUET, DIOGO CASANOVA, GLÓRIA BASTOS
O Papel das Microcredenciais na Formação Contínua de 
Professores: uma análise do Projeto CRED4TEACH
The Role of Micro-Credentials in the Continuing Professional 
Development of Teachers: an analysis of the CRED4TEACH 
project

RECENSÕES
STEFFEN DIX
Uwe Wittstock (2024), Marseille 1940: Die grosse Flucht der 
Literatur, München: C.H.Beck

PEDRO PESTANA
The Future Soundscape: How Pierre Schaeffer’s Radical Ideas Still 
Need to Shape Music

TESTEMUNHO(S)
FERNANDO COSTA
Reminiscências sobre Rafael Sasportes (1960-2024)



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

91

Descolonização: língua, poder e a consciencialização 
histórica
Decolonisation: language, power and historical consciousness
Margarida Martins 

Resumo
Em 2012 Eve Tuck e K. Wayne Yang publicaram o artigo 
“Decolonisation is not a Metaphor” que desconstruía a ideia de 
que a descolonização poderia ser um termo aplicável a todos 
os tipos de desigualdade e de injustiça social. Descolonização, 
como os autores argumentam, refere-se unicamente à 
experiência indígena da colonização e o processo pelo qual 
o que lhes foi retirado é restituído. Com base nessa premissa, 
este ensaio explora o vocabulário e gramática colonial e pós-
colonial com o intuito de clarificar termos e a sua utilização como 
base para uma consciencialização sobre o que é e o que pode 
ser a descolonização.

Palavras-chave: descolonização, povos indígenas, colonialismo, 
pós-colonialismo, consciencialização.

Abstract
In 2012 Eve Tuck and K. WayneYang wrote the influential article, 
“Decolonization is not a Metaphor” which deconstructed the 
idea of decolonization as a term which can be applied to all 
inequalities and social injustice. Decolonization, as the authors 
argue, refers solely to indigenous peoples experience of 
colonialism and the process through which what was stolen from 
them is restituted. Taking this premise as a starting point, this 
essay explores the vocabulary and grammar of colonialism and 
postcolonialism with the aim of clarifying terms and their usage 
as a basis for a consciousness of what decolonization is and what 
it can be.

Keywords: decolonization, indigenous peoples, colonialism, 
postcolonialism, consciousness.

Margarida Martins 
Universidade Aberta | Centro de Estudos Anglísticos da Universidade de Lisboa

         0000-0002-3534-6787

https://orcid.org/0000-0002-3534-6787


DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

92

Introdução 

A artista e escritora portuguesa Grada Kilomba começa o seu 
livro Memórias da Plantação (2019) com um glossário que tem 
como objetivo elucidar sobre vocabulário que carrega o peso de 
uma herança colonial e a violência do seu significado. Kilomba 
propõe uma rearticulação do vocabulário à luz da consciência de 
um passado que deve ser reparado, começando pelo repensar 
e reformular da base da construção do discurso: o vocabulário. 
Segundo a autora, “a língua, por mais poética que possa ser, 
tem também uma dimensão política de criar, fixar e perpetuar 
relações de poder e de violência, pois cada palavra que usamos 
define o lugar de uma identidade” (Kilomba, 2019, p.14). A 
língua perpetua relações de poder, assim como as grandes 
narrativas e cânones literários utilizados para explicar e justificar 
o percurso que trouxe o mundo à divisão e desigualdade em 
que se encontra. No entanto, essa mesma língua, as narrativas 
e os lugares em que se constrói o conhecimento podem, e 
devem ajustar-se, de modo a criar o espaço necessário para 
outras perspetivas e versões, tornando a história mais inclusiva 
e mais abrangente. Não obstante a importância de um novo 
vocabulário no discurso e pensamento europeu, o uso destes 
termos é inseparável de uma responsabilidade ética. Não se 
pode, nem deve falar de colonização e descolonização sem 
perceber, de facto o significado do conceito e, sobretudo, não 
se deve utilizar estes termos de forma ligeira pois representam 
processos históricos pesados.  

Em 2012 Eve Tuck e K. Wayne Yang publicaram o artigo, 
“Decolonization is not a Metaphor”, texto radicalmente influente 
ao situar a descolonização como política que defende os 
direitos de povos indígena. O artigo é também fundamental 
para quem quer uma definição epistemologicamente válida do 
conceito (e termo) e em relação ao seu uso devido e indevido, 
bem como às questões ética e politicamente corretas associadas 
a essas utilizações. Neste artigo Tuck e Yang defendem que 

“descolonização” não deve ser um termo utilizado de forma 
genérica em discursos corretivos para tudo que se considera 
errado e/ou injusto do ponto de vista da igualdade e de direitos 
na sociedade e no mundo. Citando do artigo,

Paralelamente a este trabalho, temos pensado sobre o significado 
de descolonização do que quer e do que precisa. Uma tendência 
de que nos apercebemos, com uma crescente apreensão é a 
facilidade com que a linguagem da descolonização tem sido 
superficialmente adotada na educação e outras ciências sociais, 
passando por cima de formas anteriores de se falar sobre justiça 
social, metodologias críticas, ou abordagens que descentralizam 
perspetivas coloniais. A descolonização, que nós afirmamos ser um 
projeto distinto de outros projetos de direitos humanos e civis de 
justiça social, é demasiadas vezes inserida nas diretrizes desses 
projetos, sem nenhuma consideração em relação ao facto de que 
a descolonização procura algo diferente desses projetos (Tuck & 
Yang, 2012, p.12)[1].

A descolonização, segundo os autores, refere-se estritamente aos 
direitos indígenas, sejam esses relacionados com a devolução 
de terrenos apropriados por colonos ou a contribuições de 
académicos, intelectuais, escritores e artistas indígenas para 
esta área do conhecimento. Indígenas, respeitando a definição 
de Tuck e Yang são “aqueles que têm histórias da criação, e não 
da colonização, histórias que contam como nós/eles[2] vieram a 
estar num lugar – e como nós/eles se tornam no lugar. O nosso/
seu relacionamento com o lugar (terra) constitui as nossas/suas 
epistemologias, ontologias e cosmologias” (Tuck & Yang, 2012, 
p.6)[3]. Essa é a utilização correta do conceito e aquela que se 
deve respeitar. Outras utilizações contribuem para “domesticar 
a descolonização” (Tuck & Yang, 2012, p.3) ou para tornar a 
descolonização num “significado vazio que se preenche por 
qualquer percurso que leve à libertação”[4] (Tuck & Yang, 
2012, p.7). A apropriação do termo dessa forma implica a 
sua subversão e reposição no centro da teoria colonial. Nessa 
base, os autores contendem que “a descolonização não é uma 
metáfora” para ser utilizada de toda e qualquer defesa da 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

93

justiça social, mesmo que de uma perspetiva crítica anticolonial 
e antirracista, ou mesmo para fins de redenção, atenuando a 
angústia e o sentido de culpa da parte dos Europeus, de um 
passado de opressão. 

Apesar da base robusta em que assentam os princípios e 
argumentos de Tuck e Yang, o próprio colono (ou sociedade e 
cultura herdeiras de um passado colonial), precisa de mudar as 
suas crenças e realinhar a perspetiva crítica no que diz respeito 
a políticas, educação e cultura anticolonial e descolonial. É uma 
questão pedagógica de responsabilidade social cujo percurso 
tem como ponto de partida a alteração do vocabulário, do 
discurso e das narrativas, como afirma Grada Kilomba. Esse é o 
início da consciencialização que leva à modificação significativa 
de vários ramos da sociedade e do conhecimento que darão 
lugar a uma possível descolonização. O alvo dessa reformulação 
linguística e semântica, bem como de uma compreensão mais 
profunda dos significados dos termos, é a consciência e social 
que engloba diversas perspetivas e experiências.  

Nesse sentido, este artigo pretende contribuir para este debate, 
defendendo um vocabulário, “novo” no discurso europeu. E a 
partir desse vocabulário a construção de uma gramática “nova” 
que dê lugar a outras narrativas e a uma história diferente. O 
referido vocabulário não é propriamente novo, pois conceitos 
como “outro”, “escravo”, “negro” ou “subalterno” já existem 
desde a antiguidade. O que é proposto é que esses termos, 
e como são utilizados, mereçam uma atenção e reflexão, 
passando, por exemplo, de “escravo” para “escravizado”, 
evitando a categorização identitária do sujeito pela condição 
que lhe foi imposta (Kilomba, 2019, p.20). É tanto uma questão 
de semântica quanto uma questão de evolução consciente do 
discurso, dos acontecimentos históricos, de quem é representado 
e de quem dá a voz. Da mesma forma, devemos ser críticos na 
interpretação do “pós” quando nos referimos ao colonialismo. A 
premiada escritora indiana, Arundhati Roy, afirma não se sentir 

confortável com a palavra “pós-colonial” por não ter a certeza 
se esse período da história é realmente passado, “eu reflito 
sobre o termo pós-colonial. Eu também já o tenho usado, mas 
será que o colonialismo é mesmo “pós-”? (Roy, 2017)[5].

Fig. 1. Vikramjit Kakati 
-Arundhati Roy, Man 
Booker Prize winner

Na discussão destes temas são referidas e citadas diferentes 
obras do século XX e XXI, ficção e não ficção, que contribuem 
para a consciencialização de conceitos complexos como raça, 
indígenas, desigualdade e marginalização. Os autores que 
procurei incluir no presente artigo trazem diferentes perspetivas 
sobre o tema em questão identificam como indígenas, como 
africanos, como indianos, como portugueses, como ingleses ou 
outra denominação. Através da descentralização da literatura 
pretende-se uma maior representatividade de vozes, dando 
lugar a uma reconfiguração epistemológica do passado e do 
presente. A Europa é um continente com uma história imperialista 
pesada. O passado não se corrige, mas é possível adotar 
atitudes reparadoras no presente que contribuam para a 
descolonização da cultura, do conhecimento, dos direitos e para 
um discurso mais inclusivo e justo. 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

94

1. Explicar a descolonização

Descolonizar é o processo pelo qual se eliminam as estruturas 
coloniais. Atualmente, o termo é utilizado para definir uma 
metodologia crítica aplicada ao ensino e à investigação que 
tem como objetivo a decentralização e (des)europeização do 
pensamento, da história e da literatura. Ouvimos falar nos media 
e lê-se em diversas obras, em trabalhos científicos e em programas 
universitários de: descolonizar o currículo, descolonizar a mente, 
descolonizar as metodologias de ensino e de investigação. Estas 
propostas metodológicas descolonizadoras pretendem formas 
de interpretar e conhecer a língua, a literatura, as artes, a 
cultura e a história que contribuem para a desconstrução de 
ideologias coloniais que têm dominado estas áreas científicas. 
A descolonização curricular implica um debate académico que 
tem envolvido escritores, académicos, investigadores, artistas, 
estudantes e ativistas e que tem como objetivo alargar a oferta 
de programas universitários, tornando-os mais inclusivos de 
vozes BAME (Black, Minority and Ethnic), sobretudo no campo da 
literatura e da reinterpretação da história, mas não só. 

O século XX testemunhou o fim do domínio colonial europeu 
de muitas nações em África, no Médio Oriente, na Ásia, e 
nas Caraíbas enquanto países europeus assistiram à criação 
de “novas” nações independentes. A América do Sul já teria 
passado pela descolonização do Brasil e de outros estados 
ocupados pelo Império Espanhol no século XIX. Com o fim da era 
colonial nasceu um discurso pós-colonial que se estendeu pelos 
meios culturais, literários, académicos e políticos que defendia o 
nascimento de novos territórios (que não eram novos, mas agora 
desocupados) novas culturas de apropriação de formas e línguas 
num ideal pós-colonial. Frantz Fanon, pensador e psicanalista, 
nascido na Martinica em 1925, foi uma figura importante nos 
movimentos anticoloniais e descoloniais em África. Teve um papel 
influente na Guerra da Independência Argelina entre 1954 e 
1962 e através dos seus escritos, onde denunciava a violência 

dos colonizadores franceses na Argélia, despertou a consciência 
social e política de sujeitos colonizados. Obras de Fanon como 
Pele Negra, Máscaras Brancas (1952) e Os Condenados da 
Terra (1961) são fundamentais na definição do pensamento 
anticolonial e descolonial. Como Fanon, outros autores tiveram 
influência nos movimentos que levaram ao fim da era colonial 
e a gerar uma corrente de pensamento e discurso pós-colonial 
e descolonial. No entanto existe uma afirmação comum entre 
críticos de que as sociedades pós-coloniais continuam, de uma 
certa forma, sujeitas a neocolonialismos, mesmo que estes se 
manifestem de forma subtil, e que a independência não resolveu 
a questão colonial (Ashcroft, Griffiths & Tiffin, 2006, p.5). 
Gayatri Spivak, pensadora e académica na área dos estudos 
subalternos e feministas, também já afirmou que o processo de 
descolonização na Índia tende para as estruturas coloniais a que 
a nação e o povo estiveram sujeitos. Estas tendências contrariam 
o princípio que rege o processo de descolonização e o discurso 
pós-colonial que tinha como objetivo eliminar o legado colonial e 
reconstruir as identidades culturais a nível local quanto nacional 
das nações descolonizadas. 

2. O que se entende por pós-colonialismo?

O pós-colonialismo procurava “encontrar o vocabulário 
apropriado para descrever as experiências e histórias de um 
grupo específico de indivíduos e grupos sociais que tinham sido 
desapropriados e explorados pelo colonialismo europeu”[6] 
(Morton, 2009, p.3). No contexto cultural, eram idealizados 
cenários pós-coloniais da reapropriação de terras, do (re)
nascimento da nação, da reorganização da ordem social e 
sistemas políticos, como no caso da Índia e das ex-colónias 
portuguesas no continente africano. No entanto, o período a 
que se refere o pós-colonial (depois do colonial) carrega ainda 
uma presença, e um peso desconfortável, do imperialismo, visível 
nas estruturas, instituições e na divisão e desigualdade social, 
assim como no racismo sistémico enraizado na sociedade e no 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

95

sistema político. Pós-colonialismo, em termos culturais e artísticos, 
serviu como marca genérica para definir a produção criativa 
de artistas, escritores e realizadores de cinema que surgiram 
com a independência, assim como a literatura de base teórica 
que acompanha estas expressões culturais e artísticas. Essas 
manifestações culturais e artísticas, no entanto, não se conseguiram 
distanciar das formas e da língua introduzidas (impostas) pelos 
colonizadores. Pelo contrário, a produção literária, sobretudo, 
mas também de outras artes, apropriou-se da linguagem 
dos colonizadores, também como forma de resistência, numa 
tentativa de reconstrução da identidade nacional. A utilização 
da língua e das formas trazidas pelos colonizadores resultava 
também da procura por mercados ocidentais e da expetativa 
de que autores teriam de ganhar maior visibilidade e público 
a nível internacional. Nesse sentido, uma nova identidade, que 
se definiu pela apropriação da língua e formas do colonizador, 
como expressão de resistência e de identidade pós-colonial, 
emergia num contexto pós-colonial no sentido de “the empire 
writes back (with a vengeance)” (Ashcroft, Griffiths & Tiffins, 
1989; Rushdie, 1982). 

A “gramática e vocabulário” num contexto pós-colonial surgiu 
como forma de representação das mudanças sociais, políticas 
e culturais na literatura após a independência. O termo “pós-
colonial” tornou-se numa metáfora para um ideal de mundo 
novo onde as desigualdades, a opressão e a instabilidade 
trazida pelos colonizadores deixa de existir. No obstante, as 
contradições e ambiguidades persistiam. Romances e poesia, 
escritos na língua do colonizador – Inglês, Francês, Português 
– agarravam-se às heranças coloniais e seguiam as regras e 
demanda de um público ocidental. Esta tendência, embora 
sustentasse uma autonomia face ao colonizador, também refletia 
uma relação de dominado/dominante que perdurava mesmo 
num contexto histórico e político pós-colonial. Já avançadas duas 
décadas do século XXI, e quando muitas das nações que foram 
colonizadas já têm a independência há mais de 50 anos, é difícil 

pensar ainda em termos pós-coloniais como uma classificação 
para a literatura oriunda de países como Índia, Angola, Nigeria, 
Moçambique, Argelia, entre outros. Faz mais sentido, talvez, 
referirmo-nos a literaturas escritas na língua do colonizador 
como anglófonas, lusófonas ou francófonas. E, além disso, o 
discurso pós-colonial ou falar no pós-colonial como classificação 
para toda a produção artística, literária e teórica que surge 
após a época colonial, já não é nem suficiente nem coerente no 
debate atual. É importante alargar o espaço e o pensamento 
de forma que literaturas escritas em línguas vernáculas, artes 
tradicionais e mesmo práticas orais e rituais sejam reconhecidas 
e representativas dos grupos sociais que compõem países 
que foram colonizados. O local, indígena e o vernáculo estão 
a acomodar-se no vocabulário e gramática do discurso pós-
colonial, descolonial e anticolonial. O enfoque estende-se 
além do “pós” para uma melhor compreensão do “antes” e 
“durante” da presença colonial para revelar, como argumenta 
Elleke Boehmer, que não existiu uma invasão e destruição 
total da identidade local. A possibilidade da coexistência 
de uma pluralidade de identidades culturais contribui para a 
desconstrução do pensamento colonial, de relações de poder, de 
hierarquias e das grandes narrativas que têm vindo a dominar 
os meios culturais e académicos na Europa (e Ocidente).

Presentemente, o pós-colonialismo representa uma forma de 
consciencializar para a violência psicológica, social e política 
do colonialismo e repercussões que se verificam nas sociedades 
contemporâneas. Tem também como base fundamental o 
objetivo de criar o espaço para vozes previamente silenciadas 
se manifestarem (se assim entenderem, porque seria mais uma 
vez uma atitude opressora dos países colonizadores, se isso 
acontecesse pela imposição) sobre experiências do passado 
e presente e de como estas duas posições interagem. Assim 
como na literatura pós-colonial, o princípio continua sendo o da 
resistência e de apropriação de uma autoria perdida durante o 
colonialismo, e agora recuperada. No entanto, há uma mudança 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

96

na forma como se manifesta essa resistência, que tem como base 
a noção de agência, de voz e de interação com o espaço que 
se habita. 

3. Equívocos da descolonização 

É difícil escrever sobre estes temas, conhecendo a sua relevância, 
crendo nos seus princípios, mas simultaneamente sabendo que 
o que me define como académica portuguesa, é um passado 
de escravatura e de colonização. Como argumentou Janet 
Mawhinney na sua tese (1998)[7], há um privilégio branco 
no discurso antirracista e nas pedagogias que pretendem a 
libertação do pensamento opressivo, mas cujas ideias, por mais 
verdadeiras e urgentes que sejam, não passam da teoria e 
não são postas em prática fora da sala de aula. Mawhinney 
fala do que ela classifica como “moves to innocence”, ideia 
subsequentemente desenvolvida por Tuck e Yang, que consiste 
de diferentes formas em que descendentes de culturas/nações 
de colonos tentam redimir-se com o passado. A autora defende 
o pós-estruturalismo pela sua capacidade de desconstruir 
ideias universais e transversais que tendem a homogeneizar a 
experiência. Citando, a autora, “a força do pós-estruturalismo, 
no meu entender, reside na análise complexa de operações 
de poder no desenvolvimento da subjetividade, experiência e 
sabedoria” (Mawhinney 1998, 11)[8]. Tuck e Yang elucidam 
sobre seis tipos de atitudes que eles consideram como 
exemplos de “move to innocence”. Uma dessas, que se encaixa 
nos argumentos aqui apresentados, define-se pelo discurso 
“equivocado” (Tuck & Yang, 2012) utilizado frequentemente 
no meio académico e sociopolítico. Por equivocação, os autores 
entendem, a generalização dos conceitos, como por exemplo, na 
classificação de todas os tipos de opressão como “colonização” 
sem especificar a relação entre colonizado e colonizador (Tuck 
& Yang, 2012, p.17). Na mesma lógica, e ainda segundo os 
argumentos de Tuck e Yang, a “banalização” do conceito de 
descolonização também gera equívocos e ambiguidades. 

Outro equívoco é situar o discurso num enquadramento teórico 
descolonial sem nunca pôr em prática essa epistemologia. 
Estamos a falar de uma ocupação histórica de lugar/terra que 
pertencia a outros e da possível saída dos “brancos” ou “colonos” 
dos territórios que ocuparam. A questão nem é se isso seria uma 
hipótese praticável ou não, mas que simplesmente não é se quer 
uma hipótese considerada. A descolonização não passa de um 
conceito abstrato, de uma metáfora.   

Considerando a dificuldade na concretização do projeto 
descolonial, não deixa de ser essencial a educação para a 
consciencialização anticolonial, anti-racial e antidiscriminação. 
No seu artigo, Tuck e Yang, parafraseando Alexander (2002, 
91), referem a importância da “fluência” no conhecimento 
das histórias e lutas de cada um (2012, p.30). Não obstante, 
esse conhecimento e consciencialização, segundo os autores, 
por si só não conduz à descolonização. Contudo, modificar a 
abordagem, alargar a perspetiva e repensar os programas 
curriculares, a literatura, as artes, a história, a cultura e as 
metodologias, é um ponto de partida fundamental para o 
início do combate contra a violência do colonialismo. Neste 
sentido, vários escritores, académicos, ativistas e estudantes, 
envolveram-se em movimentos pela descolonização, como 
metáfora, mas também como ponto de partida para uma 
verdadeira possibilidade de descolonizar. Arundhati Roy, Hanif 
Kureishi, Kamila Shamsie, entre outros escritores anglófonos pós-
coloniais uniram as suas vozes em protesto pela descolonização 
dos departamentos de literatura inglesa. Como argumenta a 
académica Priyamvada Gopal “monoculturas não resultam em 
bom pensamento e são por si uma forma política identitária 
letal ausente de marcação” (2021, p.887)[9]. Este grupo de 
escritores exigem que os programas curriculares se estendam 
para além dos limites existentes alegando, que a cultura não 
deve ser construída sobre uma base colonial. Nesse sentido, 
percebe-se que ainda há muito por descolonizar e o conceito 
adquire um novo objetivo aplicável à cultura dentro do território 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

97

do colonizador e colonizados. Como argumenta Gopal, utilizar 
a descolonização como conceito aplicado às universidades 
e programas curriculares, “não é uma panaceia, e não é, 
certamente, um substituto para restituições materiais, sejam essas 
a favor pela remoção de terras ou da escravatura, e não é 
um escape para o que muitas vezes se chama indiferentemente 
de ‘culpa pós-colonial’. Não é um processo reconfortante e só 
pode ser um processo, uma interrogação contínua, e não um 
estado terminado ou final” (2021, p.880). Descolonizar a mente, 
descolonizar a universidade, descolonizar os museus, são partes 
importantes de um processo contínuo pela descolonização. O 
movimento cultural e artístico foi especialmente relevante e 
marcou o início da descolonização como processo que desafia 
estruturas coloniais nas universidades, instituições, museus e de 
outros espaços públicos (Craps, 2020, n.p.).

4. #Rhodes Must Fall

Fig. 2. Desmond Bowles – Removal of the statue of Cecil Rhodes (sculptor: 
Marion Walgate) from the campus of the University of Cape Town,  
9 April 2015

O movimento estudantil Rhodes Must Fall começou com um 
protesto violento de estudantes na Universidade de Cape 

Town em 2015 que exigiam a remoção da estátua de Cecil 
Rhodes. Rhodes foi um político e homem de negócios do império 
britânico que teve um papel fundamental na apropriação de 
terrenos na África do Sul, e no negócio de diamantes (BBC). 
Muitos sul africanos, estudantes e académicos, vêm a estatua 
dele como forma de perpetuar atitudes racistas que defendem 
a supremacia branca. Derrubar a/uma estátua é um gesto 
simbólico, mas uma metáfora importante na transformação da(s) 
universidade e outras instituições criando espaços mais inclusivo. 
O movimento recebeu atenção mundial e depressa se estendeu 
a outras instituições na Europa e Estados Unidos da América, 
incluindo as Universidades de Oxford e de Harvard, provocando 
um debate sobre a descolonização das instituições de ensino 
superior do mundo e dos programas curriculares. Este movimento 
tem vindo a ganhar terreno na esfera intelectual e nas redes 
sociais com o hashtag #RhodesMustFall e a incorporar outras 
áreas da esfera cultural,social e política, e a unir estudantes, 
académicos, escritores, artistas,e políticos numa causa comum. 

O movimento foi iniciado por estudantes BME [Black and minority 
ethnic] que se sentiam deslocados culturalmente em instituições 
de Ensino superior por não se identificarem com os conteúdos 
programáticos das disciplinas de história, nos estudos de língua, 
literatura e cultura. O pressuposto que defendiam era que o que 
é ensinado nas disciplinas de história e de literatura deveria ter 
uma abordagem mais ampla e abrangente, mais representativa 
de todos os envolvidos na construção dessas narrativas até 
então centradas na perspetiva europeia e, consequentemente, 
resultando e perpetuando numa visão colonial. Isto não implicava 
necessariamente que a história colonial fosse retirada dos 
programas universitários, mas que fosse alargada de forma a 
acomodar outras perspetivas e experiências, nomeadamente dos 
povos colonizados. A própria história colonial pode e deve ser 
interpretada da perspetiva dos colonizados, dos escravizados e 
dos oprimidos durante esse período da história mundial e não 
só de uma perspetiva eurocentrista e ocidentalizada. Alargar 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

98

a história à representação de sujeitos previamente excluídos 
e silenciados, é, como argumento Gopal, uma questão de 
responsabilidade moral; não fazê-lo é não só politicamente 
incorreto como demonstra defeito intelectual (Gopal, 2021, 
p.887). 

5. Raça como construção social

A questão de raça é complexa e sofre de uma carga histórica 
pesada, marcante e estigmatizante que dificilmente se altera 
com atitudes reparadoras como a reformulação da língua e dos 
seus significados. Contudo, essa redefinição ou consciencialização 
da forma como utilizamos a língua é um passo importante no 
processo da descolonização do pensamento (fazendo referência 
à obra de 1986 Decolonizing the Mind de Ngũgĩ wa Thiong’o) 
e na construção de um caminho para alguma mudança possível. 

Regressando aos argumentos de Tuck e Yang, os autores 
entendem a questão de raça como uma construção social que 
resultou/a na inferiorização de povos indígenas e grupos étnicos 
ao longo dos séculos, e ainda atualmente, de acordo com o 
interesse do colonizador e esclavagista. No que diz respeito à 
pigmentação de pele, a “negritude” (blackness), tende a manter-
se de geração para geração, mesmo a “expandir” (Tuck & Yang, 
2012, p.12) por exemplo na questão racial dos afro-americanos 
nos Estados Unidos, enquanto no caso de povos indígenas, pela 
questão da legitimidade à terra, o grau de “indigenização” 
tende a diminuir. Desta forma, o direito à terra perde-se com a 
redução de indigeneidade, segundo a lógica do colono. Como 
afirma o escritor e crítico Thomas Chatterton Williams no seu 
livro Self-Portrait in Black and White – Unlearning Race (2019) “I 
have spent my whole life earnestly believing the fundamentally 
American dictum that a single “drop of black blood” makes a 
person “black” primarily because they can never be “white”. I say 
fundamentally American, because elsewhere it is not the same. 
In Brazil, for example, a drop of “white blood” makes someone 

not-black” (2019, p.2)[10]. Esta citação, assim como os exemplos 
de Tuck e Yang demonstram como a questão de raça se constrói 
de acordo com interesses políticos e/ou económicos sobre quem 
tem acesso a quê e ligados a alegações de legitimidade ou 
falta de legitimidade à terra. Essa construção social estende-se 
à conotação ideológica que é aplicada na língua aquando a 
classificação de pessoas. 

Existe, nos tempos atuais, uma crescente preocupação com o 
politicamente correto, com a língua, com o discurso e com os 
termos utilizados, resultante de uma cultura “woke”. Preservar 
um discurso que reflete heranças coloniais é sinal de falta 
de consciência dos horrores do passado pode ter impacto 
no presente, sobretudo numa sociedade onde tudo é público. 
Falar do horror da época colonial ecoa as palavras do Coronel 
Kurtz na novela de Joseph Conrad, Coração das Trevas (1902) 
(Heart of Darkness) sobre a colonização e escravização no 
Congo, adaptado a cinema no filme realizado por Francis Ford 
Coppola, Apocalypse Now (1979) “o horror, o horror”. E é desse 
horror da racialização da humanidade, da escravização, da 
discriminação, da marginalização, da opressão e dominação de 
“negros” africanos, de indígenas “americanos”, e de indianos 
do sudoeste asiático, para mencionar só alguns exemplos do 
passado (para não falar de formas atuais de escravatura e 
colonização), para qual é necessária uma atitude reparatória e 
de restituição do que lhes foi retirado (roubado) ao longo dos 
anos. 

Assim como Grada Kilomba, outros autores incluem prefácios, 
glossários e notas introdutórias onde explicam a utilização de 
termos que classificam e que definem pessoas pela história 
(e consequência dessa história) e de como ficaram marcados. 
Williams, por exemplo, inicia o seu livro com uma nota onde se 
lê,

Neste texto, tentei criar suspeita e rejeitar termos (e os seus sinónimos) 
como “branco,” “negro,” “mestiço/misturado,” “bi-racial,” “Asiático,” 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

99

“Latino,” “monoracial,” etc. Escrevi esses termos entre aspas. Mas, 
por uma questão de compreensão, inevitavelmente tenho de me 
sujeitar às convenções descritivas da língua e, nalgumas instâncias, 
identificar as pessoas da forma como são conhecidas na linguagem 
comum.” (2019, xii)[11]

Acredito que esta forma de explicar o vocabulário que é 
utilizado nos textos é fundamental para a clarificação de 
termos, da sua história, da sua correta utilização em linguagem 
comum e académica. A palavra “Negro”, que pode causar 
desconforto pelo seu significado histórico associado a violência, 
foi introduzida pelos Portugueses e Espanhóis e ficou “negro” 
na língua inglesa. Esta palavra entrou em desuso entre os anos 
1960 e 70 e é, atualmente,considerada ofensiva em países de 
língua inglesa. Tem sido substituída por outra terminologia como 
Afro-American, African American e por Black (com maiúscula) 
que se tornou num termo identitário e de empoderamento deste 
grupo social. No entanto, na língua portuguesa, e é importante 
mencionar este facto, a tradução de “black” é negro e não 
“preto” (também ofensivo em português), sendo este um termo 
que carrega um fardo de violência e de inferiorização, e que, 
infelizmente, mantém a língua portuguesa num contexto de 
discurso colonial. Estas são algumas das definições que constam 
no glossário de Kilomba previamente mencionado neste artigo. 

6. Histórias silenciadas 

O historiador João Pedro Marques, no seu livro Escravatura – 
Perguntas e Respostas (2017) assim como Kilomba e Williams, 
também esclarece os termos que utiliza, e como são utilizados, no 
seu livro. No prefácio do livro o autor escreve, “Não quero terminar 
este prefácio sem deixar uma nota sobre a palavra “escravatura”,  
de que abusamos e que geralmente usamos de forma confusa ou 
muito imprecisa” (Marques, 2017, p.15). Escravatura, continua 
Marques, significa o comércio ou tráfico de pessoas (escravos). 
“Escravidão”, a condição de ser “escravo” muito mais do que 
a perda de liberdade, significa a perda total da condição 
humana, e do estatuto de pessoa. Um “escravo” é considerado 
propriedade de outra pessoa e não tem posse sobre a sua 
vida e destino. Como afirmam Tuck e Yang, o escravo é uma 
comodidade desejável, mas não o corpo ou pessoa que está 
por baixo (2012, p.6). Esse pode ser punido, violentado e morto. 

O escravo, assim como o indígena colonizado, são pessoas 
condenadas a um silêncio histórico. Embora hoje se conheçam as 
condições desumanas a que foram sujeitos, há poucos ou nenhuns 
relatos e testemunhos da sua experiência. Kilomba usa a máscara 
como exemplo literal e metafórico do silenciamento forçado dos 
escravos. A autora conta a história de Anastásia, levada de 
Angola para o Brasil como escrava e forçada a utilizar uma 
máscara de ferro na cara que a impedia de falar (Kilomba, 
2019, pp.35-36). Essa imagem da máscara de ferro é, mais um 
símbolo do “horror” do colonialismo e da escravatura pelo qual 
pessoas foram violentamente excluídas da história, proibidas de 
falar da sua experiência, de denunciar toda a agressão a que 
foram sujeitas e impedidas de exprimir a sua dor e sofrimento 
físico e psíquico. “Ainda assim,” como escreve Marques, “existem 
suficientes elementos indirectos para se perceber a enorme dor 
psicológica que o tráfico implicava. A angústia, a ausência de 
esperança, a perda das pessoas queridas, associadas a grande 
debilidade e agonias físicas” (2017, p.69). Fig. 3. Jacques Etienne Arago - Castigo  

de Escravos, 1839



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

100

O silêncio representa a ausência e falta de representação 
(autêntica) destes grupos subordinados na história, na literatura, 
no cinema e outras artes. As suas vozes foram silenciadas, e 
não existem vestígios da sua presença – inclusive, e nem que 
fosse, no papel que tiveram no desenvolvimento da agricultura, 
da indústria e na riqueza dos impérios. Enquanto há estátuas 
de figuras como Cecil Rhodes nos campus universitários, não 
há nem estátuas nem quadros de escravos nos corredores das 
universidades ou das instituições culturais e políticas. A inclusão 
da história dos oprimidos não tem de substituir as grandes 
narrativas das vitórias e conquistas eurocentristas, mas devem 
ser documentadas, conhecidas e estudadas. 

O realizador de cinema Neozelandês Taika Waititi, no seu 
discurso no evento de “The Hollywood Reporter – Raising Our 
Voices” em 2023 falou da questão de diversidade e inclusão 
que também está a “invadir” a produção de cinema. Waititi fala 
do perigo de se querer ser demasiado inclusivo em Hollywood, 
de quem tem o direito de decidir como é feita essa inclusão e 
quem dá voz a quem. Retirando partes do discurso do realizador 
de cinema para exemplificar este argumento, cito:

Instead of diversification of the screen, the thing that I really want 
to see, what I strive for and hope for, is a term coined by my mentor, 
Merata Mita, who was the first indigenous and first female film-
maker to come out of New Zealand and she was an activist and she 
paved the way. She blazed the trail and I’m blaze-trailing her. She 
was the one who started it all and the term she loved to use was 
“decolonizing the screen”. (…) but don’t put a Polynesian in your 
thing just because you feel you need to. It has to make sense. (…) 
What I really want to see is a fully Polynesian controlled, Polynesian 
story, that’s written by and show-run by, show-run by (…) don’t give 
us a white showrunner to tell us the rules and tell us how to do things. 
Let us figure it out and let us figure out the structure of the story 
in our own way from our own experience. And by decolonizing the 
screen, what I mean is: just don’t make it so white. (Youtube, 2023)
[12]

Como já foi aqui discutido, a descolonização é um processo 
histórico, mas isso não significa que existe uma fórmula pela 
qual os acontecimentos se desenrolam e todo o mal é resolvido. 
Numa lógica de materialismo dialético existem aqui duas forças 
opostas, mas a sua dialética não resulta necessariamente numa 
resolução fácil. Também não há nenhuma varinha mágica (Tuck 
& Yang) que desfaça toda a história da colonização e apague 
os horrores e violência cometida. É um processo histórico, sim, 
mas, longo e que envolve cedências, diálogo e abertura. 
Na continuação do seu discurso, Waititi faz afirmações que 
podem parecer polémicas e radicais, mas dentro da lógica da 
descolonização, representam a vontade legitima de quem foi 
silenciado, marginalizado, excluído e violentado ao longo dos 
séculos. 

Conclusão

Frantz Fanon argumenta que a descolonização implica a 
urgência de desafiar a condição colonial (2004, p.2). Apesar 
do fim da escravatura e do fim da era colonial referenciados 
pela história, muitas das estruturas que definiram essas eras 
perduram. Persiste a urgência de desafiar a condição colonial 
sobre qual Fanon escreveu em 1961, condição essa que 
desumanizou homens e mulheres, retirou-lhes a identidade, o 
estatuto e a sua terra. A colonização foi alcançada com meios 
violentos, com a imposição de um estado de privação total, a 
destruição do  “fabrico indígena social”[13] e cultural, mas a 
descolonização não precisa de ser concretizada da mesma forma. 
Se considerarmos em termos Marxistas que a descolonização é 
um processo histórico, então há desde já a certeza de que essa 
mudança vai acontecer. No meu entender, são necessárias três 
fases do processo: 1) uma consciencialização de ambos os lados 
– do lado do colonizado, essa consciência já existe há décadas, 
mesmo séculos, 2) a coragem de se olhar, e aceitar, um futuro 
diferente para ambos lados e 3) uma reformulação do discurso 
e dos sistemas que os gerem, mesmo que isso passe por uma 



DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

101

reorganização das instituições (educação, cultura, política). 

A consciencialização passa por um acordar e re-conhecer da 
condição humana do colonizado, “nesse mesmo momento quando 
descobrem a sua humanidade, começam a afiar as armas e 
a garantir a vitória” (Fanon 2004, p.8). É curioso que neste 
processo de consciencialização há dois momentos importantes. 
O primeiro é a consciência da diferença, da inferioridade, 
imposta pelo colonizador como parte do seu projeto imperial. O 
pequeno livro Consciência Negra (2020) escrito por Paulo José 
Miranda conta a história de Zumbi, sucessor de Ganga Zumba, 
líder do Quilombo de Palmares na Serra da Barriga no Brasil, 
e do momento em que tomou consciência da sua “negritude”. 
Citando o livro, “Francisco[14] não sabia que era negro. 
Esse conhecimento, o conhecimento de que existia uma coisa 
chamada negro, aconteceu no dia fatídico em que entraram 
pela igreja adentro, interromperam a missa da tarde, uns 
soldados que se preparavam para subir à serra, em busca de 
conseguirem capturar alguns escravos” (Miranda, 2020, p.15). 
Foi nesse momento que Francisco “levou com duas palavras em 
cima, que lhe abriram buracos fundos na cabeça” (Miranda, 
2020, p.16). Essa consciência da sua condição imposta de 
“escravo”, “negro”, “animal”, “objeto” leva a um segundo passo 
na consciencialização de que seria necessária uma revolução 
que levasse à mudança e ao fim do estado de colonizados. A 
partir desse momento, Francisco abandona a sua vida junto do 
Padre Jesuíta e vai juntar-se a Ganga Zumba no Quilombo de 
Palmares, passando a chamar-se Zumbi “aquele que volta dos 
mortos” (Miranda, 2020, p.21). Esse despertar da consciência 
é um passo fundamental no processo da descolonização, mas 
que se tornou, infelizmente, consequência de outra consciência 
devido a uma condição imposta.  

É difícil não continuar a pensar nestas questões e em como 
ideologias coloniais resultantes de relações de poder continuam 
a resultar na ocupação de territórios, em guerras violentas e 

na morte de milhares de civis e inocentes. Para a grande parte 
das pessoas que defendem a descolonização, possivelmente 
esse conceito, de facto, não passa de uma metáfora, ou uma 
abstração vista ao longe, e a possibilidade de restituir terras e 
direitos a essas terras fica cada vez mais difícil de concretizar 
com interesses políticos e económicos. A consciencialização 
parte de uma mudança radical no vocabulário de todos nós, 
no discurso e no pensamento europeu e mundial, mas também 
que essa gramática que se espalha pelo mundo dê origem não 
só a uma mudança intelectual, mas uma mudança na prática, 
nos sistemas políticos e sociais e alimente a esperança de um 
mundo mais justo. A descolonização é uma questão semântica, 
ontológica e epistemológica, mas de nada adianta se não for 
alcançável na prática. 

Referências bibliográficas

ASHCROFT, B., Tiffin, H., Griffiths, G. (1989). The Empire Writes 
Back – Theory and practice in post-colonial literatures. Routledge.

ASHCROFT, Bill et al, (2006). “General Introduction” A 
Postcolonial Studies Reader. Routledge, p. 1- 4.

COPPOLA, F.F. (Diretor). (1979). Apocalypse Now. [filme].

CRAPS, S. “Decolonizing English Literature.” Collateral. 25 Nov 
2020. https://collateral-journal.com/index.php?cluster=26 
[1.10.2024].

FANON, Frantz. (2004). The Wretched of the Earth. (Richard 
Philcox, Trad.) Grove Press 

GOPAL, P. (2021). On Decolonisation and the University. 
Textual Practice, 35(6), 873–899. https://doi.
org/10.1080/0950236X.2021.1929561 

KILOMBA, Grada. (2019). Memórias da Plantação – Episódios de 
Racismo Cotidiano. (Jess Oliveira, Trad.) Cobogó.

https://collateral-journal.com/index.php?cluster=26
https://doi.org/10.1080/0950236X.2021.1929561
https://doi.org/10.1080/0950236X.2021.1929561


DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

102

MARQUES, J.P. (2017). Escravatura. Guerra e Paz.

MAWHINNEY, J. (1998). ‘Giving up the Ghost’: Disrupting the 
(Re)production of White Privilege in Anti-Racist Pedagogy and 
Organizational Change. National Library of Canada.

MIRANDA, P.J. (2020). Consciência Negra. Nova Mymosa.

MORTON, S. (2009). States of Emergency: Colonialism, Literature 
and Law. Liverpool University Press

PARKINSON, J. “Why is Cecil Rhodes such a controversial 
figure?” BBC, 1 de Abril 2025. https://www.bbc.com/news/
magazine-32131829 [29.09.2024].

ROY, A. & Sejpal, A. (2019). “How to Think About Empire” 
Boston Review. http://bostonreview.net/literature-culture-
global-just ice/arundhati-roy-avni-sejpal-c hallenging-
%E2%80%9Cpost-%E2%80%9D-postcolonialism

THE HOLLYWOOD REPORTER. (2023). Taika Waititi Addresses 
Hollywood’s Issues in Diversity & Inclusion: “What’s Taking So 
Long?” https://www.youtube.com/watch?v=IwR8AwuQ7Cw

TUCK, E. & Yang, K.W. (2012). Decolonization is not a metaphor. 
Decolonization: Indigeneity, Education & Society. Vol.1, No. 1, 
2012, pp. 1-40.

WILLIAMS, T.C. (2019). Self-Portrait in Black and White – 
Unlearning Race. W.W. Norton & Company.

https://www.bbc.com/news/magazine-32131829
https://www.bbc.com/news/magazine-32131829
http://bostonreview.net/literature-culture-global-justice/arundhati-roy-avni-sejpal-challenging-%E2%80%9Cpost-%E2%80%9D-postcolonialism
http://bostonreview.net/literature-culture-global-justice/arundhati-roy-avni-sejpal-challenging-%E2%80%9Cpost-%E2%80%9D-postcolonialism
http://bostonreview.net/literature-culture-global-justice/arundhati-roy-avni-sejpal-challenging-%E2%80%9Cpost-%E2%80%9D-postcolonialism
https://www.youtube.com/watch?v=IwR8AwuQ7Cw


DOSSIER TEMÁTICO

AD ASTRA | REVISTA ONLINE DA UNIVERSIDADE ABERTA ABRIL 2025 | 01 | A EUROPA  EM QUE ESTAMOS 

103

Notas
[1] Tradução do autor. No original: Alongside this work, we have been thinking about what decolonization means, what it wants and requires. One trend we have noticed, with 
growing apprehension, is the ease with which the language of decolonization has been superficially adopted into education and other social sciences, supplanting prior ways 
of talking about social justice, critical methodologies, or approaches which decenter settler perspectives. Decolonization, which we assert is a distinct project from other civil and 
human rights-based social justice projects, is far too often subsumed into the directives of these projects, with no regard for how decolonization wants something different than 
those forms of justice. (Tuck & Yang 2012, 12)
[2] Eve Tuck e Wayne K. Yang fazem esta distinção de pronomes devido ao facto de Eve Tuck ser uma académica indígena e Wayne Yang um académico “colono” a escrever 
em conjunto, como explicam no próprio artigo.
[3] “Indigenous peoples are those who have creation stories, not colonization stories, about how we/they came to be in a particular place - indeed how we/they came to be a 
place. Our/their relationships to land comprise our/their epistemologies, ontologies, and cosmologies.” (Tuck & Yang 2012, 6)
[4] Tradução do autor. No original: “Decolonization as metaphor allows people to equivocate these contradictory decolonial desires because it turns decolonization into an empty 
signifier to be filled by any track towards liberation” (Tuck & Yang, 2012, p. 7).
[5] Tradução do autor. No original: And then I wonder about the term postcolonial. I have often used it, too, but is colonialism really post-? (Roy 2019)
[6] Tradução do autor. No original: “find the critical vocabulary that is appropriate to describe the experiences and histories of particular individuals and social groups, who have 
been historically dispossessed and exploited by European colonialism.”
[7] Tive conhecimento desta tese no artigo de Tuck e Yang. A tese está disponível em repositório aberto pela Biblioteca Nacional do Canadá 
em https://hdl.handle.net/1807/12096 
[8] Tradução do autor. No original: “The strength of poststructuralism, in my view, lies in a complex analysis of the operations of power in the development of subjectivity, 
experience and knowledge” (Mawhinney 1998, 11).
[9] Tradução do autor. No original: “Monocultures do not produce good thinking and are in themselves a lethal form of unmarked narrow identity politics.” (Gopal, 2021, p.887).
[10] Tradução do autor. No original: “Monocultures do not produce good thinking and are in themselves a lethal form of unmarked narrow identity politics.” (Gopal, 2021, p.887).
[11] Tradução do autor. No original: I have tried to cast doubt on and reject terms (and their synonyms) such as “white,” “black,” “mixed,” “biracial,” “Asian,” “Latino,” 
“monoracial,” etc., throughout this text. I have frequently placed them in quotation marks. But for comprehensibility’s sake, inevitably I also have to fall back on our language’s 
descriptive conventions, identifying people in some instances as they are commonly understood.” (2019, xii)
[12] Taika Waititi Addresses Hollywood’s Issues in Diversity & Inclusion: “What’s Taking So Long?” https://youtu.be/IwR8AwuQ7Cw 
13] No texto original lê-se, “indigenous social fabric” (Fanon 2004, 6).
[14] Zumbi foi comprado aos 6 anos por um Padre Jesuíta que o batizou de Francisco, ensinou a ler e escrever.

https://hdl.handle.net/1807/12096
https://youtu.be/IwR8AwuQ7Cw



